De Waarheid is Absoluut Relatief

Door aandachtig waarnemen naar
overstijgen van het zelf



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Andere boeken —

e De Krachtvan Aandacht - Kleine Gids voor het Trainen van Je Geest

e  Eenvoud van Perfectie — Kleine Gids voor het Spirituele Pad

e Voorbij Reactiviteit — Praktische Gids voor de 4 Fasen van Bewustzijn
Ontwikkeling

Uitgeverij MindConsult ©2026
ISBN 9789083586106

Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd, opgeslagen in een geau-
tomatiseerd gegevensbestand en/of openbaar gemaakt in enige vorm of op
enige wijze, hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieén, opnamen of
op enige andere manier zonder voorafgaande schriftelijke toestemming van
de uitgever. Het boek is gedrukt op ongebleekt papier van FSC herkomst.
Quotes zijn welkom.



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Voor allen die hun leven in dienst stelden van het realiseren van de natuur
van de geest. Zonder hun verlangen naar bevrijding, moed, doorzettingsver-
mogen en wijsheid was het authentieke Spirituele Pad onbegaanbaar geble-
ven.

Het Allerhoogste Inzicht

Dit onmiddellijke gewaarzijn (rigpa), stralend en zonder enige substantie,

is het allerhoogste inzicht.

Deze allesdoordringende vrijheid van referentiepunt en denkbeelden,

is de allerhoogste meditatie.

Dit ongedwongen verblijven, vrij van overwegingen en gehechtheden,

is de allerhoogte activiteit.

Dit oorspronkelijk en spontaan aanwezig zijn, dat niet gezocht hoeft te wor-
den, is de allerhoogste verworvenheid.

— Shabkar (1781-1851)



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Inhoud

Inleiding
Van persoonlijke ontwikkeling naar spirituele bevrijding 11

Perceptie
Inleiding perceptie 20
Perceptie — ik zie, ik zie wat jij niet ziet! 22
Fenomenologie en de natuur van de geest 35
Geloven is onvermijdelijk en niet vrijblijvend 39
Alles draait om perceptie 42
Integratie Oefeningen 44

Aandacht en Gewaarzijn

Inleiding aandacht en gewaarzijn S0
De vier trainingen van aandacht 52
Mindlessness 58
Zonder aandacht zijn alle inspanningen zinloos 61
Integratie oefeningen 63
Meditatie
Inleiding Meditatie 72
Shamatha meditatie 74
Meditatie levert niets op! 78
Van mediteren word Je niet ontspannen en ook niet gelukkig 80
Mediteren — de zeven problemen en hun oplossing 82
Het doel van meditatie is (niet) een hoofd zonder gedachten 85
Integratie Oefeningen 87

Trainen Van Je Geest

Inleiding Trainen Van Je Geest 92
Verslavingen en allergieén om je van te bevrijden 94
Koester je problemen en gebruik ze als oorzaak van je suc-

ces 98
Als je niet gelukkig bent dan is het je eigen schuld, toch? 100
De acht verzen voor het trainen van je geest 103
De zeven punten voor het trainen van je geest 115
Vier gedachten voor het trainen van je geest 118
Integratie Oefeningen 125



De Waarheid Is Absoluut Relatief

Het Spirituele Pad
Inleiding het Spirituele Pad
Spirituele ontwikkeling is simpel, maar niet makkelijk
Open aanwezigheid is spirituele zingeving
Leidt overgave tot bevrijding?
De drie eenheid van spirituele ontwikkeling
Integratie Oefeningen

Relaties
Inleiding Relaties
Liefdevolle aandachtin relaties
Kwaliteit van relatie is essentieel
Kwaliteit is geen feit maar een ervaring
Integratie Oefeningen

Reactiviteit
Inleiding Reactiviteit
Het ontmantelen van emotionele reactiviteit en het cultive-
ren van tevredenheid
Hoe ontmantelen we onze neiging tot emotie consumeren
en andere verslavingen?
Integratie Oefeningen

Bewustzijn Ontwikkeling
Inleiding Bewustzijn Ontwikkeling
De vier fasen van bewustzijn ontwikkeling
Evolutie van aandacht in de 4 fasen
Onderbreek de vicieuze cirkel
Ontspanin hoe hetis
Een - reflectie over bewustzijn ontwikkeling
Integratie Oefeningen

Zingeving
Inleiding Zingeving
Wat is de zin van het leven?
Van zin ontvangen naar zin ontdekken
Waarom het verwezenlijken van onze droom zo belangrijk is
Zingeven is een werkwoord
Van inzicht naar realisatie
De zin van betekenis
Integratie Oefeningen

130
132
135
138
140
143

148
150
156
158
161

166

168

183
186

194
196
200
204
206
212

218
220
222
225
228
230
239
241



Leiderschap

Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Inleiding leiderschap 244
ledereenis een leider 246
De essentie van innerlijk leiderschap 249
Integratie oefeningen 252
Wijsheid
Inleiding Wijsheid 256
Zo ontwikkel je praktische wijsheid 258
Van wensen naar willen 263
Ken jezelf 268
Zonder beperking geen vrijheid 271
Van monoloog naar dialoog in de wereld 273
Integratie oefeningen 278
Waarheid
Inleiding waarheid 282
De waarheid Is absoluut relatief 285
Integratie oefeningen 290
Nawoord 294
Bijlagen
De Zeven Punten voor het trainen van de geest, de 59
slogans 298
De 4 Fasen van Bewustzijn Ontwikkeling 303
Het Bewustzijn Spectrum 305
Fasen, structuren en staten van bewustzijn 310
Literatuurlijst 311
Over de auteur 320
Andere boeken 321



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Inleiding

11



De Waarheid Is Absoluut Relatief

Van persoonlijke ontwikkeling naar spirituele bevrijding

In onze georganiseerde samenleving is aankomen op een gewenste bestem-
ming haast onvermijdelijk. Bij fysieke bestemmingen maken we gebruik van
onze herinnering als we er al eerder waren, een kaart of gps-app als we de
weg niet weten, of we nemen vervoer dat ons na het instappen min of meer
voor de deur afzet.

Hoe anders is het vertrekken op je reis naar persoonlijke ontwikkeling en spi-
rituele bevrijding. Allereerst kan de bestemming al lastig vast te stellen zijn -
ze isimmers een virtuele bestemming — en de route erheen is niet eenduidig.
De meerduidigheid komt doordat het een dynamische wisselwerking is tus-
sen onszelf en onze ervaringen. Dat betekent, zeker bij het deel naar spiritu-
ele bevrijding, dat het doel kan wijzigen als wij onze route veranderen, door
van leraar, reisgezelschap of richtinggevende filosofie te veranderen.

Deze beweeglijkheid maakt onze reis enerverend, maar soms ook verwar-
rend terwijl stagnatie, in welke vorm dan ook, regelmatig voorkomt. Soms is
het nodig om van route of doel te veranderen om je opgedane inzichten en
ervaringen recht te doen. Maar, net als op andere gebieden van het leven —

12



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

zoals werk, relaties, gezin — brengt onze neiging tot gehechtheid dat we ons
niet makkelijk kunnen losmaken van minder passende routes en gezelschap.
In mijn leven kreeg mijn eerste grote verandering gestalte toen ik op mijn 22°
besloot mijn beeldhouwopleiding aan de kunstacademie af te breken om
naar India te gaan, naar de leraar Bhagwan Shree Rajneesh. De /-Tjing, een
toendertijd populair Chinese orakelboek dat ik om raad vroeg, stelde dat het
‘over het grote water gaan’, de oceaan, een goede zaak zou zijn. En dat was
het achteraf gezien, een keus die mijn hele leven een andere richting en in-
houd gegeven heeft.

Ik werkinmiddels ruim 40 jaar als (gestalt)therapeut, trainer en auteur en heb
de beeldhouwopleiding na terugkeer niet hervat. Nooit spijt van gehad, waar-
bij ik wel wil aantekenen dat schuld en spijt twee begrippen (en ervaringen)
zijn die mijns inziens voortkomen uit een gebrek aan helderheid over de eigen
motieven en onderliggende geloven. Gelukkig ben ik weinig ontvankelijk ge-
blekenvoor deze beperkende gevoelens en heb vanaf die ingrijpende ervaring
in India getracht verantwoordelijkheid nemen als mijn leidraad toe te passen.

Het begrip 'persoonlijke groei' beslaat een groot spectrum aan mogelijke be-
tekenissen. Wat het volgens mij in ieder geval moet bevatten is het inzicht dat
het een doorlopend proces is. In de theorie van de psycholoog Abraham Ma-
slow (1908-1970), speelt de verwezenlijking van individuele capaciteiten
door 'persoonlijke groei' als een van de eersten een grote rol. Hij veronder-
stelde bij alle mensen een tendens hun unieke potentieel te willen realiseren
in hun leven. Maslow definieert dit proces met zijn beroemde term zelfactu-
alisatie als: 'het verlangen om meer en meer te worden wie je bent: om alles
te worden waartoe je in staat bent te worden.'

Later voegde hij aan zijn klassieke hiérarchie van behoeften (piramide van
Maslow, pag. 170) het hoogste niveau van ‘zelftranscendentie’ toe, het ver-
mogen het eigen zelf te overstijgen. De termen ‘zelfactualisatie’ en ‘zelftrans-
cendentie’ markeren effectief het pad van persoonlijke ontwikkeling naar spi-
rituele bevrijding. Interessant is dat het hier gaat om de realisatie van al in
ons aanwezige capaciteiten en staten. Voorwaarde is wel dat we aan de eer-
dere basisbehoeften hebben voldaan voordat we toe kunnen komen aan de
verwerkelijking van de 'hogere' behoeften.

Volgens Maslow bepaalt de mate waarin mensen hun behoeften stabiel we-
ten te realiseren, hun niveau van ontwikkeling. Deze benadering van ontwik-
keling als het ontvouwen van al aanwezige capaciteiten vindt weerklank in
verschillende tradities en bij diverse denkers. William James, pionier in de

13



De Waarheid Is Absoluut Relatief

psychologie, beschouwde menselijke ontwikkeling als een proces waarin
potentieel zich ontvouwt door interactie met onze ervaringen en keuzes —een
meer dynamisch perspectief maar met dezelfde essentie: het vrijmaken van
wat al in ons aanwezig is.

Ook bij de filosoof Friedrich Nietzsche vinden we een intrigerende formu-
lering van wat persoonlijke groei en spirituele bevrijding kan zijn: "Het raadsel
dat de mens moet oplossen, kan hij alleen oplossen met Zijn, in Zijn wat hij is
en niet iets anders, in het onveranderbare." Opvallend in deze perspectieven
zijn de aanwezige paradoxen van 'doen’ versus 'niet-doen’' (zijn), en van 'ver-
andering' versus 'het onveranderbare.' Deze schijnbare tegenstelling ligt ten
grondslag aan vele dilemma's die de persoonlijke groeier tegenkomt op weg
naar spirituele bevrijding.

Doen en niet-doen

Het lijkt er op het eerste gezicht op dat als je doet, je niet bent, en als je bent
dat je niet(s) doet. Persoonlijke groei, in de termen van Maslow, betekent
door Doen datgene verwezenlijken wat (al) is. Nietzsche lijkt eerder te over-
wegen dat door te Zijn we vanzelf dat 'Doen' waar we voor gekomen zijn: het
raadsel oplossen. Ontwikkeling is noch puur actief noch passief, maar eer-
der als een dans tussen doelbewuste oefening en het toestaan dat natuur-
lijke ontplooiing ‘uit zichzelf’ plaatsvindt.

Het is een subtiel proces waarin het bewust wegnemen van belemmeringen
een centrale rol speelt. Dit boek gaat over de verschillende aspecten, theo-
retisch en praktisch, van persoonlijke ontwikkeling tot spirituele bevrijding.
Die ontwikkeling is goed kort en bondig samen te vatten met —van doen naar
niet-doen. Het geeft je een verdiepend zicht in wat dit adagium in de praktijk
betekent. Immers, een theorie of perspectief zonder praktische toepassing
heeft een zeer beperkte waarde in je leven.

Van werken aan, tot het overstijgen van het zelf

De essentie van persoonlijke groei ligt in het ontwikkelen van ons 'zelf', van
onze potentiéle vaardigheden. Verder op weg naar spirituele bevrijding ver-
schuift de essentie naar het totaal omvatten en vervolgens overstijgen van
datzelfde zelf, door het activeren van ons vermogen tot transformatie. Ken
Wilber (1949) gebruikt een handig voorbeeld om het onderscheid tussen
ogenschijnlijke en daadwerkelijke transformatie duidelijk te maken: Ontwik-
keling wordt verbeeld als een wolkenkrabber — ontwikkeling is hier het gaan
van een verdieping (fase van ontwikkeling) naar de volgende hogere verdie-
ping (fase van ontwikkeling).

14



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Translatie

Wilber noemt ogenschijnlijke ontwikkeling translatie, hier breng je wijzigin-
gen aan op dezelfde verdieping qua inrichting, opstelling van objecten en
kleuren. Translatie is een vorm van ‘windowdressing’ die transformatie sug-
gereert maar het nietis, je blijftimmers op dezelfde verdieping, met hetzelfde
perspectief. Dit verschijnsel zien we veelvuldig in New Age stromingen - de
suggestie van, maar geen werkelijke transformatie.

Transformatie

Dit is het daadwerkelijk — door het proces van omvatten en overstijgen —aan-
komen in een hoger en ruimer perspectief. Vanaf een hogere verdieping heb
je een wezenlijk ander perspectief, met een dieper en essentiéler inzicht.
Transformatie door omvatten én overstijgen — het hoe van bewustzijn ontwik-
keling — vraagt veel meer aandacht, moed en doorzettingsvermogen dan
translatie.

Het is de praktijk van het overstijgen van het zelf, van dat zelf waar jij je hele
leven 'ik' tegen zegt. Tegelijkertijd is echte transformatie niet zonder risico —
in het proces van omvatten en overstijgen zullen zich obstakels voordoen, en
bij aankomst heb je nog geen ervaringskennis op die verdieping met dat per-
spectief.

De thema’s

Dit boek nodigt je uit voor een verdiepend onderzoek, dat begint bij Perceptie
—hoe wij de werkelijkheid waarnemen en interpreteren — en je langs cruciale
gebieden van menselijke ontwikkeling voert. Via het cultiveren van Aandacht
en Gewaarzijn en het Trainen van je geest komen we tot de praktijk van Medi-
tatie als transformatieve discipline. Het thema het Spirituele Pad verdiept je
begrip van wat spirituele ontwikkeling inhoudt, terwijl de thema’s Relaties en
Reactiviteit laten zien hoe deze ontwikkeling zich manifesteert in onze inter-
acties met anderen.

Het thema Bewustzijn Ontwikkeling biedt een gestructureerd kader om je ei-
gen ontwikkeling in kaart te brengen. De latere hoofdstukken over Zingeving,
Leiderschap, Wijsheid en Waarheid completeren de cirkel, waarbij we terug-
keren naar de fundamentele vraag: Hoe kunnen we onze unieke potentie re-
aliseren en tegelijkertijd de grenzen van het zelf overstijgen?

Bewustzijn Ontwikkeling
Onze potentiéle Bewustzijn Ontwikkeling bestaat uit een doorgaand proces
van bewust omvatten van een inhoud en het vervolgens bewust overstijgen

15



De Waarheid Is Absoluut Relatief

ervan. In dit proces onderscheid ik 4 Fasen (chronologisch), de Autonome,
Emotionele, Mentale en Realisatie Fase en 5 subfasen per Fase:

Fasen Subfasen
Ervaring heb je
Onbewuste identificatie
Autonoom
Emotioneel
Mentaal Gewaar ben je
Realisatie Bewuste identificatie

Reflecteren doe je

Bewuste desidentificatie

Bewust word je

Omvatting

Realisatie is

Overstijging

Dit ontwikkelingsmodel vormt een rode draad doorheen het boek, ook waar
het niet expliciet wordt genoemd. Elke sectie van het boek belicht aspecten
die relevant zijn in verschillende ontwikkelingsfasen — van de fundamentele
perceptuele vaardigheden tot de hoogste wijsheid.

De paradox van 'doen' en 'zijn', van actieve ontwikkeling en passieve ontvou-
wing, vindt haar oplossing in het inzicht dat de waarheid absoluut relatief is —
altijd afhankelijk van het bewustzijnsniveau van waaruit we haar beschou-
wen. Wat op één niveau een contradictie lijkt, wordt op een hoger niveau een
complementaire eenheid.

In die zin is dit boek zowel een praktische gids als een uitnodiging tot trans-
formatie — een reis van persoonlijke ontwikkeling naar spirituele bevrijding,
waarin jij zowel de reiziger als de bestemming bent.

16



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Het boek is zo gestructureerd dat je het in één keer, maar beter in delen kan
lezen én doen. Doen omdat een aantal teksten toepassingen in zich hebben,
enieder thema afgesloten wordt met een of meerdere Integratie Oefeningen.
Ik adviseer je met nadruk om vooral ook de oefeningen te doen, want inzich-
ten kunnen wel enthousiasmeren, maar brengen op zich geen gedragsveran-
dering.

Met dank aan Brigitte Hermans voor haar correcties en suggesties om helder
te formuleren en consistent te schrijven.

Heb een goed hart,
Ramo de Boer.

Utrecht, Februari 2026

17



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Perceptie

19



De Waarheid Is Absoluut Relatief

Inleiding Perceptie

Wat we waarnemen is een perceptie, niet de waarheid
Marcus Aurelius

Deze stelling lijkt op de titel van dit boek, De Waarheid is Absoluut Relatief.
Stilstaan bij perceptie en de werking ervan onderzoeken is cruciaal als we
ons daadwerkelijk verder willen ontwikkelen en uiteindelijk bevrijden van
hoop en angst. Terugkijkend op mijn eigen ontwikkeling is perceptie, hoe
deze tot stand komt en hoe ik die kan beinvloeden, van meet af aan de rode
draad in mijn nieuwsgierigheid en ontwikkeling geweest. Al jong had ik in de
gaten dat wat ik waarnam niet hetzelfde was als mijn ouders, zus en anderen
waarnamen. Terugkijkend zie ik dat ik mijtoen ook al rudimentair bewust was
dat ik mijzelf kon waarnemen.

Perceptie isimmers niet alleen onze zintuiglijke waarneming van onze directe
omgeving (buiten), het is ook onze zintuiglijke waarneming van onszelf (bin-
nen). Maar niet alleen lichamelijke sensaties als prettig en onprettig of pijn-

20



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

lijk, maar ook gevoelens en emoties, en beelden en gedachten (boven). In
feite alles wat we kunnen waarnemen. Dit tezamen vormt onze ervaring en
perceptie. Perceptie is de aanleiding voor betekenis en zingeving. Problemen
ontstaan omdat we makkelijk onze perceptie verwarren met wat we denken
dat de waarheid is.

Dit komt omdat onze ervaring voortkomt uit onze zintuiglijke waarneming. De
interpretatie zélf van deze waarneming (wat we ervan vinden) is zo snel en
geautomatiseerd dat we die niet waarnemen. Wat we vinden van onze omge-
ving en onszelf zien we niet als een persoonlijk perspectief, maar als de waar-
heid. Het is tenslotte wat we waarnemen, dus zo is het!

Hier ligt de essentie van het levenswerk — door onze identificatie en vereen-
zelving met onze waarneming — fysiek, emotioneel en mentaal - zitten we er
te dicht op. We hebben letterlijk en figuurlijk geen overzicht en missen daar-
door het directe inzicht dat perceptie niet gelijk staat aan de waarheid. Nodig
is dat we onze waarneming meer bewust maken waardoor we als het ware
door de voorgrond heen meer zicht krijgen op de achtergrond.

Deze teksten over perceptie benaderen waarneming en perceptie vanuit ver-
schillende gezichtspunten en op verschillende manieren. Centraal staat het
onderzoeken van het fenomeen perceptie, hoe deze tot stand komt, en hoe
je deze door bewustere waarneming en interventie kunt beinvloeden.
Hetis een goed begin van dit boek omdat alle volgende thema’s ook voortko-
men uit, en samenhangen met onze (bewuste) perceptie.

Hetdoelis bewuster waar te nemen om van daaruit onze perceptie naar keus
te kunnen verruimen en bijsturen. Anders gezegd, je onderzoekt de in jouw
ontstane emotionele/mentale algoritmen op hun doel en resultaat, en stuurt
bij naar eigen keuze. Een belangrijke vorm van vrijheid, die paradoxaal ge-
noeg ook altijd beperking nodig heeft.

Maar daarover meer verderop in het boek.

21



De Waarheid Is Absoluut Relatief

Perceptie - ik zie, ik zie wat jij niet ziet!?

Vroeger deden we als kinderen vaak het spelletje ‘ik zie, ik zie wat jij niet ziet!”
Je moest dan raden wat de ander zag met vage hints over wat die ander wel
zagenjij(nog) niet. Je won als je de hints zo vaag of misleidend wist te houden
dat de ander het niet raadde en het opgaf. Of de ander als die wel het object
wist te raden. Het spelletje ging exclusief over de zogenoemde objectieve ei-
genschappen van het geobserveerde en hield zich helemaal niet bezig met
de psychologie van onze waarneming. Dat is wel iets wat we in onze volwas-
senwording al snel (moeten) leren.

Wat ik zie is namelijk niet altijd, of heel vaak niet, wat jij ‘ziet.” We kunnen het
wel eens zijn over de visuele uiterlijkheden van het object - ik zie wat jij ook
ziet — maar zullen verschillen in de betekenisgeving of interpretatie van wat
we zien. Waarneming is, hoe simpel het op het eerste gezicht ook lijkt, een
vrij gecompliceerd proces waarbij zowel onze zintuigen als geest onlosma-
kelijk betrokken zijn. Een oude en interessante wijsheid over onze vooringe-
nomen waarnemingis deze van Moellah Nasrudin (1208-1284), de beroemde
wijze uit de Islamitische Soefi traditie.

22



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

De Sleutelin het Donker'’

Moellah Nasrudin kroop op handen en voeten over de grond, pal onder de
lantaarn. Geen houding voor een man van het geloof, en dat om twee uur’s
nachts. Drinken mag niet, maar als je het al doet, dan toch zeker niet zo open-
lijk. Dat roept vragen op. ‘Moellah, wat doe je daar?’ De moellah zocht de
sleutelvan zijn huisdeur. Nuvond men de moellah een rare, maar hij was wel
populair, dus al gauw kroop hij met het halve dorp over de grond, op zoek
naar zijn huissleutel. Twee uur werd drie uur, drie uur werd half vier.

Haast en spoed woonden nog niet in het dorp van Nasrudin, dus iedereen
zocht vlijtig door. Maar niets is onuitputtelijk en ook aan het geduld van de
dorpelingen kwam ten slotte een einde. Nadat ze voor de zoveelste keer de
hele omgeving rond de lantaarn hadden uitgekamd en elk steentje twintig-
maal hadden omgekeerd waren ze het zat. ‘Weet je zeker dat je hem hier ver-
loren bent? Nee, stelde Nasrudin, ik verloor hem dichter bij huis, maar daar
is het zo donker. Hier in het licht zoekt het makkelijker ...’

Waarneming en perceptie

Waarneming en perceptie zijn een essentieel deel van ons leven. Eigenlijk is
het ons leven, ons bewustzijn is waarneming (wat het verder is weten we on-
danks alle technisch-wetenschappelijke vooruitgang nog steeds niet zo
goed. Deze twee begrippen worden soms als hetzelfde gezien en soms als
verschillend uitgelegd. Voor dit onderzoek hanteer ik de volgend definitie:

‘Waarneming, ook wel perceptie genoemd, is het proces van het verwerven,
registreren, interpreteren, selecteren en ordenen van zintuiglijke informatie.’

Interessant is dat waarneming zowel een technische als een filosofische

kant heeft:

* hoe vindt het proces plaats waarbij een externe stimulus een intern beeld
oplevert?

* hoe hangt ons wereldbeeld met onze waarneming samen - ofwel, hoe
wordt kennis geproduceerd?

Om beiden in perspectief te brengen kijken we kort terug in de geschiedenis,
waarbij ik voor de zorgvuldigheid aanteken dat mijn visie en keus hier
uiteraard een van de mogelijke zienswijzen is!

T Moella Nasroedin, De Sleutel in het Donker. Samenstelling Wim van der
Zwan, Altamira—Brecht 2000

23



De Waarheid Is Absoluut Relatief

Wetenschapsfilosofie 2

Een manier van kijken naar de geschiedenis die van belang is voor ons onder-
werp, is een wetenschapsfilosofische, en dan met name de overgang van het
christelijk-aristotelische wereldbeeld naar het natuurwetenschappelijke we-
reldbeeld. Het christelijk-aristotelische wereldbeeld stond dicht bij de dage-
lijkse waarneming en ervaring van de werkelijkheid - zeg maar onze ‘common
sense’ of gezond verstand. In dit middeleeuwse perspectief heeft het univer-
sum een aantal kenmerken:

1. Het hemelgewelf draait rond de aarde;

2. Dezon komtop en gaat onder;

3. Slechtsin het bovenmaanse (heelal) vindt men eeuwige regelmaat, hier
in het ondermaanse heerst verval, bederf en chaos;

4. Hetheelalis eenronde, eindige koepel;

5. Alles wat beweegt, houdt daar uiteindelijk ook weer mee op, tenzij er een
kracht aan toegevoegd wordt. De enige uitzonderingen zijn de eeuwige,
cirkelvormige bewegingen van de hemelkoepel en de planeten;

6. Kleuren, geuren, geluiden, en tactiele zintuigervaringen hebben een re-
eel, fysisch bestaan;

7. De hele kosmos, het planetenstelsel, de aarde, het planten en dierenrijk
hebben hun plaats, functie en waarde. Ze staan in dienst van de mens.
Niet alleen de aarde staat in het middelpunt van de kosmos (geocen-
trisme), maar ook de mens (antropocentrisme)

Deze middeleeuwse visie op beweging en rust wordt verlaten door een
nieuwe benadering door Galilei en Newton, die beiden de splitsing tussen
beide sferen opheffen aan de hand van wiskundige constructies: zij willen
beide sferen op dezelfde manier begrijpen — zo boven, zo beneden.

Objectief en subjectief

Kenmerkend voor deze voormannen van de wetenschappelijke revolutie is
dat zij hun ogen niet geloofden! Galilei komt onder andere door de mathema-
tische traditie van Pythagoras tot een mechanistische filosofie, waarin de
werkelijke wereld gelijkgesteld wordt met de fysische wereld. Hij komt

hier tot een tweedeling, namelijk subjectieve en objectieve eigenschappen
van de werkelijkheid.

2 Wetenschapsfilosofie is een discipline in de filosofie die zich bezighoudt met het kritisch on-
derzoek naar de vooronderstellingen, de methoden en de resultaten van de wetenschappen.
Daarbij rekent ze behalve de natuurwetenschappen bijvoorbeeld ook de sociale wetenschap-
pen, de psychologie en de economie tot haar studiegebied. Mijn favoriete onderdeel van de filo-
sofie!

24



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

e Subjectief: deze bestaan uit ervaringen, zintuiglijke waarnemingen die
gebonden zijn aan het waarnemende subject — kleur, geur, smaak, ge-
luid en tactiele eigenschappen (in de middeleeuwen nog als fysische re-
aliteiten beschouwd)

o Objectief: eigenschappen die aan fysische objecten worden toegeschre-
ven (grootte, vorm, beweging en rust)

Descartes bouwt dit verder uit, mede door onderzoek naar de afbakening tus-
sen objectieve en subjectieve fenomenen: hij stelt dat zintuiglijke gewaar-
wordingen —-zoals geur, kleur en geluid — overeenkomen met de constellatie
in de fysische wereld, dus zijn het objectieve eigenschappen (net als bij Gali-
lei), terwijl de waarneming ervan ook bij Descartes bij de subjectieve eigen-
schappen terugkomt.

Bij de subjectieve eigenschappen plaatst Descartes ook bewustzijnstoe-
standen en activiteiten als herinneren, denken, willen en verbeelden. Hij
noemt de objectieve en subjectieve eigenschappen van de werkelijkheid res-
pectievelijk fysisch en psychisch. Descartes meent dat de aard van de relatie
tussen lichaam en ziel niet vatbaar is voor de filosofie en komt tot zijn dualis-
tische filosofie: de mens is een samenstel van twee volledig onafhankelijke
substanties: lichaam en ziel. Hierdoor is een oorzakelijk verband tussen bei-
den onmogelijk geworden. Hij moest dus wel concluderen “ik denk, dus ik
ben”, anders zou er niemand zijn! 3

Problemen

Er ontstaan hier filosofische en wetenschappelijke problemen door een na-
tuurwetenschappelijk wereldbeeld zonder plaats voor de menselijke geest:
er is alleen exclusieve aandacht voor objectieve fenomenen en men negeert
subjectieve fenomenen.

Probleem is hier dat:

= dewetenschap zelf gebaseerd is op het contact tussen subject en object
(wereld):

= mens is lichaam én geest — waarnemingen, ervaringen én een fysisch
object.

3 René Descartes kwam tot zijn beroemde "Cogito ergo sum" (Ik denk, dus ik ben) via methodi-
sche twijfel. In zijn "Meditaties over de Eerste Filosofie" (1641) twijfelde hij systematisch aan
alles wat hij kon betwijfelen - aan zijn zintuigen, aan de externe wereld, zelfs aan wiskundige
waarheden. Maar hij realiseerde zich dat één ding onbetwijfelbaar was: het feit dat hij twijfelde
betekende dat hij moest bestaan als twijfelend/denkend wezen.

25



De Waarheid Is Absoluut Relatief

Kortom, beiden zijn relationeel terwijl er geen relatie verondersteld wordt. De
geboorte van de psychologie als zelfstandig onderzoeksgebied ontstaat
doordat Descartes het mentale, ofwel bewustzijn, als apart onderzoeksge-
bied noemt. Er ontstaan dan twee stromingen.

Rationalistische en Empirische psychologie

Sinds de wetenschappelijke revolutie hebben filosofen getracht de vraag
naar de rechtvaardiging van kennis te beantwoorden door zich te beroepen
op de geldigheid van een kennisbron. Een geaccepteerde juiste bron bete-
kent dat men dan nog slechts het correcte gebruik ervan dient aan te tonen.
Er worden in de regel twee bronnen van (wetenschappelijke) kennis onder-
scheiden:

1. deervaring — de zintuiglijke waarneming van de empirie > empirisme
2. hetverstand — de principes van de ratio > rationalisme

De verschillen tussen de empirische- en de rationalistische benadering wa-
ren ook van invloed op het psychisch mechanisme dat beiden veronderstel-
den; hoe wordt kennis psychologisch door de menselijke geest 'geprodu-
ceerd’?

Het Empirisme

= veronderstelt dat de geest langzamerhand wordt gevuld met zintuiglijke
informatie

= deze accumulatie geeft kennis over de omgeving

= deze ervaringen zijn de bouwstenen voor algemene inzichten die via as-
sociaties van de bouwstenen tot stand komen.

Het centrale probleem is hier dat de empiristen nooit bevredigend hebben
kunnen beantwoorden hoe zintuiglijke ervaringen omgezet worden in begrip-
pen (hoe worden warmte en licht vuur?)

Het Rationalisme
e veronderstelt dat de geest van nature al bepaalde vermogens, zoals re-
deneren en voorstellen, bezit.

Het probleem van de rationalisten is dat onduidelijk blijft wat het verband is
tussen zintuiglijke ervaringen en deze aangeboren vermogens. Immers, ze
kunnen het bestaan van deze vermogens alleen vaststellen aan de hand van
dezelfde feiten die de aanleiding waren om hun bestaan te veronderstellen
(drogredenatie).

26



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Reflectie experiment

We hebben gezien dat de oude psychologische stromingen van het empi-
risme en het rationalisme problemen hadden met het verklaren van de ‘pro-
ductie’ van kennis. Hoe zie jij dat: Wat is kennis en hoe denk jij dat je "kennis"
produceert — vanuit waarneming, ratio, beiden of anderszins — en probeer
dat eens te beargumenteren voor jezelf.

Gestaltpsychologie — een visie op waarneming

Gestalt is een wetenschappelijke richting in de psychologie die stelt dat din-
gen primair in hun geheel worden waargenomen (gestalten,) en niet als de
som van door associatie verbonden elementen. De legende wil dat de ge-
staltpsychologie geboren werd 2 jaar nadat de interesse van de psycholoog
Max Wertheimer tijdens een treinreis in 1910 gewekt werd door het optische
‘gedrag’ van de telegraafpalen en kabels langs het spoor.

Wanneer je vanuit een rijdende trein naar de opeenvolgende telegraafpalen
en draden kijkt, zie je niet simpelweg individuele palen die één voor één voor-
bijglijden. In plaats daarvan ervaar je een vloeiende, continue beweging —
alsof de palen en kabels zelf bewegen of "golven" maken. Ditis eenillusie van
beweging tussen discrete, statische objecten.

Dit fenomeen was problematisch voor de Associatie school omdat zij waar-
neming verklaarden als een optelsom van individuele sensaties — elemen-
taire bouwstenen die door associatie worden samengevoegd. Maar wat
Wertheimer zag was dat de ervaring van beweging niet te herleiden was tot
de som van de waarnemingen van individuele palen. De beweging ontstaat in
de perceptuele organisatie zelf.

In de daaropvolgende twee jaar deed Wertheimer onderzoek en kwam met
een hypothese over datgene waarmee het organisme individuele, opeenvol-
gende indrukken in een verenigde waarneming van constante beweging wist
te vertalen (de Phi—factor). Hoewel Wertheimer hier vaststelde wat er ge-
beurde, was er nog geen antwoord op hoe dat dan gebeurde. Rond de notie
dater—anders dan bij de associationisten —een meer complexe rolin dit pro-
ces was van het subject (organisme, de waarnemer) ontstond er een nieuwe
psychologische school.

De School van Berlijn

Wertheimer, Kohler, en Koffka maakten hier deel van uit en zij deden in
hoofdzaak onderzoek naar de waarneming — met als doel te bewijzen dat
vormgeving meer is dan de som van haar bestanddelen. Hun conclusies

27



De Waarheid Is Absoluut Relatief

toonden aan dat waarneming gestructureerd wordt op basis van bepaalde
wetmatigheden — deze zijn samengevat in de zogenaamde ‘gestaltwetten’.

Ze verklaren waarom de subjectiviteit van een mens in samenspel met een-
voudige omgevingsimpulsen de waarneming bepaalt. De gestaltwetten orga-
niseren volgens de gestalttheorie de waarneming, en maken de scheiding
tussen ‘figuur’ en ‘grond’ (voorgrond en achtergrond) in de omgeving moge-
lijk. De gestalt- en groeperingswetten zijn ook van toepassing op andere dan
de visuele gebieden van de zintuiglijke waarneming.

Voorbeeld

In de muziekwaarneming wordt een instrument of de stem van de zanger dik-
wijls waargenomen als figuur terwijl op de achtergrond de muziek door-
speelt. Welke vorm telkens figuur of achter— grond wordt, wordt door onaf-
hankelijke organisatieprincipes van de mens (subjectiviteit) geregeld. Zo be-
palen bijvoorbeeld bepaalde voorkeuren, actuele levensthematieken, maar
ook een aantal remmingen, zoals blindheid en gehoorstoornissen, de aard
van de menselijke waarneming.

Het Gestaltprincipe

Dit principe is een psychologische theorie die stelt dat de menselijke geest
een geheel ziet voordat hij de individuele delen ziet. Het is gebaseerd op het
idee dat "het geheel meeris dan de som der delen" (Aristoteles). Dit betekent
datwe vaak een geheel beeld of idee zien, zelfs als het uit verschillende delen
bestaat.

Toepassing van de Wet van Pregnantie

De Wet van Pregnantie is van toepassing op verschillende aspecten van per-
ceptie, waaronder visuele perceptie, auditieve perceptie en cognitieve pro-
cessen.

e Visuele perceptie:
Wanneer we naar een complex beeld kijken, hebben we de neiging om
het te zien als een geheel, in plaats van ons te concentreren op de indivi-
duele delen. We zien bijvoorbeeld een gezicht in plaats van afzonderlijke
ogen, een neus en een mond.

e Auditieve perceptie:

Wanneer we naar muziek luisteren, horen we een melodie in plaats van
afzonderlijke noten.

28



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

e Cognitieve processen:
Wanneer we een probleem oplossen, proberen we vaak een algemeen
begrip of een overzicht te krijgen voordat we ons concentreren op de de-
tails.

Pregnantie is een Gestaltprincipe dat beschrijft hoe het menselijk brein com-
plexe informatie onbewust vereenvoudigt tot de meest eenvoudige, herken-
bare patronen. Het staat ook bekend als de ‘wet van de eenvoud’ of ‘wet van
de goede gestalt en stelt dat we visuele elementen interpreteren in hun
meest logische en complete vorm. Dit principe verklaart waarom we bijvoor-
beeld de Olympische ringen als vijf afzonderlijke cirkels zien in plaats van als
een reeks complexe, overlappende lijnen.

e Basisprincipe:
Mensen hebben de neiging om patronen te zien die regelmatig, uniform
en geordend zijn, omdat dit minder cognitieve inspanning vereist.

e Simplificatie:
Complexe of ambigue visuele input wordt door het brein teruggebracht
toteen vereenvoudigde, coherente vorm om de informatie te kunnen ver-
werken en onthouden.

e Toepassing:
Dit principe wordt veel gebruiktin grafisch ontwerp, user experience (UX)
design en branding om ervoor te zorgen dat logo's, iconen en websites
direct herkenbaar en begrijpelijk zijn.

e Vertaling:
Het Duitse woord 'Pragnanz' betekent bij benadering '‘beknopt’, 'krachtig'
en 'betekenisvol'.

Gestaltwetten

De wet van pregnantie staat centraal in het gestalttheoretisch onderzoek, en
stelt dat we geneigd zijn om onze ervaring (onbewust) te ordenen op een wijze
die regelmatig, symmetrisch, eenvoudig en betekenisvol is. Er wordt van uit-
gegaan dat het resultaat van een waarneming stabiel is en dus ook blijvend,
in de mate dat de impulsvoorwaarden van de omgeving dit toelaten.

Klassieke voorbeelden van groeperingswetten van de waarneming zijn:

29



De Waarheid Is Absoluut Relatief

De wet van de gelijksoortigheid

OO0 00O0C
ecscocee Wanneer een aantal dingen tegelijk worden waargeno-
: 2 2 2 2 i men, dan bestaat de neiging om dezelfde of gelijkaar-
D000O0C dige dingen in zo homogeen mogelijke groepen samen
o000 0O

te brengen.

Wet van de nabijheid

33 83
00 De neiging om dingen die dicht(er) bij elkaar staan als
lole) een groep te zien, en niet meer als afzonderlijke dingen.

Wet van het gemeenschappelijk lot

” De indeling in groepen blijft bij de verandering zoveel

—\‘ mogelijk behouden, zodat de groepen vormvast zijn,
’ ook al bewegen de afzonderlijke onderdelen van de
groep zich.

Wet van de continuiteit

De wet van de continuiteit stelt dat elementen van ob-

7 jecten de neiging hebben te worden gegroepeerd, en
@ daarom geintegreerd in perceptuele gehelen als ze
—J ® worden uitgelijnd binnen een object. Wanneer er een

© snijpuntis tussen objecten, hebben mensen de neiging
om de twee objecten waar te nemen als twee enkele
ononderbroken entiteiten.

30



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Wet van de afsluiting

/\ Wanneer een patroon zowel een open als een afgeslo-
e , ten verloop kan hebben, dan krijgt het afgesloten ver-
L A loop de voorkeur. We neigen om onderbrekingen te ne-
geren en defiguur afte maken, om bekende beeldenen

“ vormen te creéren.

Gehelen

Wertheimer argumenteerde dat het niet zo is dat het ontvangende organisme
(wij dus) de samenstellende stimuli apart inneemt, maar hele configuraties
(gestalten). Wanneer het geheel (figuur) onderbroken of incompleet is, dan
heeft het subject (wij dus) de neiging om toch het geheel te zien, of actie te
ondernemen om de missende delen aan te vullen. Als dat niet lukt dan zullen
we een meetbare spanning en frustratie ervaren.

Het fundamentele probleem wat de vroege gestalttheoretici aanpakten was
dus juist die vraag van het organiserende principe: hoe geven we betekenis
aan het experientiele veld zodat wat we zien en weten een coherent geheel
vormt, en niet een (over)vloed van stimuli? Denk ook aan de tegenwoordig
vaak gebruikte ‘diagnose’ dat we overprikkeld zijn, ofwel er geen coherent,
betekenisvol en zinvol geheel van kunnen maken!

Hun antwoord was dat de fundamentele, relevante eenheid van perceptie
een significant, betekenisvol geheel is. Organisatie, een georganiseerde fi-
guur, is de elementaire bouwsteen van perceptie, en van het subjects’ ant-
woord op de perceptuele stimulus. Onduidelijk is nog op dit punt of het deze
georganiseerde gehelen nu in de natuur aanwezig zijn, of in het waarne-
mende organisme. Het onderzoek van Wertheimer en kompanen leidde uit-
eindelijk niet tot het niveau van de 'harde' wetenschappen. Dit heeft mede te
maken met de tautologische aard - een cirkelredenering waarin niets wordt
bewezen - van vele van de geformuleerde wetten. We nemen als voorbeeld
hiervan de wet van Pregnantie.

Goede gestalt

Hierboven zagen we dat er bij het pregnantieconcept van wordt uitgegaan dat
het resultaat van een waarneming stabiel is en dus blijvend, in de mate dat
de impulsvoorwaarden van de omgeving dit toelaten. Daar wordt nog aan
toegevoegd dat deze configuraties "zo goed zijn als de omstandigheden

31



De Waarheid Is Absoluut Relatief

toelaten" (‘goede gestalt’). Hierdoor ontstond het idee dat de kwaliteit van de
gestalt meetbaaris, maar helaas bleek dat een illusie.

De afhankelijke variabele (‘goede gestalt’) die volgens de wet variabel is in
relatie tot de onafhankelijke variabele (heersende omstandigheden) kon al-
leen gedefinieerd worden in de termen van diezelfde omstandigheden, en
vice versa. Achteraf ligt voor de hand dat het ontbrekende elementin de heer-
sende omstandigheden juist de interesse, behoefte of motivatie van het sub-
jectis, van degene die waarneemt!

Kurt Lewin - ontwikkeling van de veldtheorie

Lewins grote bijdrage was om het gestaltmodel uit het laboratorium te bren-
gen naar het veel complexere dagelijks leven. Juist de beperking van labora-
toriumonderzoek met dieren was grotendeels verantwoordelijk voor het ont-
brekende element van de organisatie van het veld door het organisme - de
waarnemer - zélf. Het verschil ligt in het binnengaan van, of bewegen door,
een al gegeven bestaand veld door onszelf. We moeten dan onze waarne-
ming van het veld gebruiken om ons uiteen te zetten met dat veld. Al doende
zullen we dan tegelijkertijd trachten bepaalde gewenste doelen te bereiken
en slechte uitkomsten te vermijden.

De behoefte organiseert het veld
Deze stelling van Lewin zegt dat —

‘alles in hetveld door het organisme wordt gezien als belangrijk of niet, vanuit
zijn of haar eigen behoeften, afhankelijk van de waargenomen status als een
potentiéle hulp of obstakel in de bevrediging van die behoeften.’

Lewin kwam tot deze stelling gebaseerd op zijn ervaringen en waarnemingen
in WO1 - hij argumenteerde dat een soldaat op het slagveld zal zien wat hij
op dat moment nodig heeft (om te zien). In de gestalttheorie is het ‘veld’ de
dynamische interactie tussen een individu en zijn/haar omgeving, die bestaat
uit de totale situatie op een bepaald moment. Dit veld is een complex net-
werk van relaties en interacties, waarin de mens en zijn omgeving onlosma-
kelijk met elkaar verbonden zijn en elkaar wederzijds beinvloeden.

Het komt er uiteindelijk op neer dat perceptie in het geheel geen ‘ontvangen’
is, maar een actief proces — waarbij wij zélf de betekenis gevende factor zijn.
Van daaruit — en daarin zit ook het fenomenologische* aspect van de gestalt-

4 Fenomenologie komt van het Griekse phainomai, en betekent verschijnen. Edmund Husserl,
de grondlegger van de filosofische fenomenologie, zoekt het ‘fundament voor een gefundeerde
filosofie in de fenomenen, in de werkelijkheid zoals deze verschijnt, en zich voordoet aan het
bewustzijn.’

32



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

visie — kunnen we stellen dat er geen absolute objectieve waarheid of werke-
lijkheid bestaat, maar alleen een grote verscheidenheid van subjectieve per-
cepties.

Het doel van Gestalttherapie kunnen we dan ook omschrijven als —

het ontdekken van de vele aspecten van de perceptuele mogelijkheden om
vandaaruit te komen tot een meer adequate perceptie van de totale relatio-
nele situatie.

De paradox in het formuleren van wetten en principes — van waarneming of
zoals hieronder van een veldtheorie, is dat zij op zichzelf weer onze waarne-
ming beinvloeden!

Belangrijkste principes van de Gestalt veldtheorie °

1. Mensen kunnen niet in isolatie begrepen worden maar alleen als inte-
graaleninteractief deelvan hun sociaal-culturele achtergrond en fysieke
omgeving

2. Het veld bestaat uit alle interactieve fenomenen van individuen en hun
omgeving en alle aspecten van dat veld zijn potentieel invloedrijk en on-
derling verbonden

3. Menselijk gedrag kan niet toegeschreven worden aan een enkele oorzaak
maar komt voort uit de in elkaar grijpende krachten van het veld - of als
een functie van de organisatie of constellatie van het veld als geheel

4. Hetveld en de daarin opererende krachten zijn voortdurend in beweging.
Individuen veranderen voortdurend hun perceptie van het veld als ze het
anders organiseren en begrijpen, van moment tot moment.

5. Mensen organiseren en reorganiseren actief hun perceptie van hun om-
standigheden (of veld) door constant bepaalde aspecten van het veld tot
figuur (voorgrond) te maken waardoor andere (achter)grond worden en
vice versa — de behoefte of interesse organiseert het veld.

6. Mensen geven zo aldoende de gebeurtenissen die ze ervaren individue-
le betekenis.

5 Developing Gestalt Counseling, Jennifer Mackewn

33



De Waarheid Is Absoluut Relatief

7. Op deze wijze dragen ze bij aan de creatie van hun eigen omstandighe-
den of doorleefde ervaringen (ze co-creéren hetveld) en hebben existen-
tiéle verantwoordelijkheid voor hun eigen leven of ten minste voor de be-
tekenis die zij aan hun leven geven.

8. Menselijk gedrag en ervaring vinden plaats in het heden en iemands ge-
drag kan alleen verklaard worden in termen van het huidige veld.

9. Alsalle aspecten van het veld onderling verbonden zijn dan zal verande-
ring in elk deel van het veld waarschijnlijk het hele veld beinvloeden.

Conclusie

Als we de principes van de gestalt veldtheorie zien als een geheel, in plaats
van ieder principe als afzonderlijk, dan ontstaat er een perceptie van de wer-
kelijkheid die vooral praktisch is. Dit pragmatisme doet recht aan de fenome-
nologie waaraan de gestaltpsychologie schatplichtigis, en aan de conclusie
dat vanuit deze principes geen sprake kan zijn van een absolute waarheid.
Beantwoordt dit enigszins de vraag hoe kennis ontstaat? Ja, enigszins omdat
de ontwikkeling en kwaliteitsverbetering van ons wereldbeeld evident is. Wat
nog veel meer aandacht behoeft volgens mij is inzicht in hoe individuele per-
cepties worden tot een groeps, cultuur of nationale perceptie, en vice versa.

Vraag blijftin hoeverre we uberhaupt zicht kunnen krijgen op individuele—en
groepsperceptie. Perceptie is, zoals we hierboven zagen, een dynamisch re-
sultaat van de wisselwerking met de omgeving. In de uiting van het perspec-
tiefin ons gedrag is wel iets op te maken over het actieve perspectiefvan een
individu of groep, maar dat biedt niet afdoende inzicht in de essentie van de
interactie met de omgeving. Daarvoor zullen we met het individu/groep zelf
in contact moeten treden om in dialoog deze essentie tot een gestalt, een
betekenisvol geheel te maken.

34



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Het Spirituele Pad

129



De Waarheid Is Absoluut Relatief

Inleiding Het Spirituele Pad

Het gebied waar ik al decennia praktisch en theoretisch onderzoek doe noem
ik ‘van persoonlijke ontwikkeling naar spirituele bevrijding.” Het is de bewe-
ging die de meeste zoekers gaan, startend met werken aan ons zelf naar het
overstijgen van ons zelf.

Persoonlijke ontwikkeling kunnen we omschrijven als het bewuste proces
van zelfverbetering waarbij je werkt aan je vaardigheden, mindset en zelfken-
nis om je potentieel te verwezenlijken en effectiever te functioneren in ver-
schillende levensgebieden, denk aan Maslows begrip ‘zelfrealisatie.” Dit
spectrum loopt van laagdrempelige vaardigheidstrainingen tot intensieve
confronterende therapie.

Spirituele bevrijding is het overstijgen van ons inherent beperkte zelf met haar
in onze levensloop ontstane innerlijke beperkingen, illusies en identificaties
die je ware natuur verhullen, waardoor je een diepere vrijheid, vrede en ver-
binding met je essentie ervaart, denk aan Maslows begrip ‘zelftranscenden-
tie.” Het praktische spectrum loopt van het trainen van je geest door bijvoor-
beeld compassiebeoefening via meditatie tot de nondualistische nonme-

130



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

ditatie. Hoewel onze ontwikkeling naadloos kan overgaan van de fase van
persoonlijke ontwikkeling in die van spirituele bevrijding, is dat geen automa-
tisme. Waar in de persoonlijke fase de aandacht voor al uitgaat naar het be-
werken en aanpassen van ons zelf voor bijvoorbeeld meer zelfvertrouwen en
vaardigheid, gaat in de spirituele fase de aandacht vooral uit naar het ont-
mantelen van onze diepgewortelde vereenzelviging met in ons ontstane be-
perkingen op emotioneel en mentaal gebied.

De fasen kunnen elkaar chronologisch opvolgen, maar ook omgekeerd voor-
komen, eerst starten met spirituele beoefening en dan persoonlijke ontwik-
keling met bijvoorbeeld therapie of parallel. In mijn leven hebben beide zich
lange tijd parallelvormgegeven. De aanzet daarvoor was 45 jaar geleden mijn
start met het unieke en innovatieve experimentin Poona, India, op de ashram
van Bhagwan Sri Rajneesh. Uniek en innovatief was hier hetintegreren van de
uit de human potential movement voortkomende therapievormen zoals En-
counter?' met dynamische meditatievormen.

Hoe je overgang zich bij jou ook aandient, het is belangrijk te allen tijde je ge-
zond verstand en intuitie te gebruiken. De overstijging van je zelf is geen vaar-
digheid die je als het je niet bevalt even naast je neer kan leggen. De overstij-
ging grijptin op het fundament van je werkelijkheid - je geest. Het ontmante-
len van je identificatie met je beperkte zelf (ego) vraagt daarom om realisme,
kennis, zorgvuldigheid, aandacht en compassie.

2" Encounter therapie was een intensieve groepstherapievorm uit de jaren *60 -‘70 waarbij deel-
nemers in marathonsessies werden aangemoedigd tot directe, ongeremde emotionele expres-
sie en confrontatie met elkaar, met als doel authentiek contact en doorbraken in persoonlijke
blokkades te bereiken.

131



De Waarheid Is Absoluut Relatief

Spirituele ontwikkeling is simpel, maar niet makkelijk

Ons leven bestaat in belangrijke mate uit opeenvolgende ontwikkelingspro-
cessen. Tot onze volwassenheid (+ 25 jaar) gaat dat min of meer vanzelf,
daarna vraagt ontwikkeling de nodige aandacht en inspanning. We kennen
verschillende gebieden van ontwikkeling zoals emotioneel, intellectueel, re-
lationeel, sociaal, professioneel, maatschappelijk, en ook spiritueel.

Deze laatste is waarschijnlijk de meest weerbarstige. Dat komt niet alleen
door ‘valse profeten’ — leraren die niet praktiseren wat ze prediken (zoals ge-
brek aan integriteit en vormen van grensoverschrijding), of te weinig kennis
en ervaring hebben (zoals New Age, de praktijk van Magisch Denken) maar
vooral ook door onze eigen onwetendheid.

’In het land van de blinden is eenoog koning’ is een bekende zegswijze die
goed aangeeft waar de schoen wringt. We zijn allen bij aanvang van ons spi-
rituele pad per definitie onwetend. Naast ons gezond verstand en intuitie, en
mogelijk enige kennis, hebben we weinig mogelijkheden om onderscheid te
kunnen maken tussen authentieke leringen en beoefeningen, en New Age en
andere beperkte richtingen.

132



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Deze twee — onwetendheid en beperkt zicht - zijn een voedingsbodem voor
problemenin onze spirituele ontwikkeling. Het is makkelijk de parallel te zien
met onze vroege jeugd — aan het begin van onze spirituele ontwikkeling als
volwassenen zijn we net zo afhankelijk en kwetsbaar als we waren tijdens
onze ontwikkeling als kind.

We ervaren een sterke overlevingsdrang, toen — denk aan de piramide van
Maslow met de eerste fasen van lichamelijke behoeften, en veiligheid en ge-
borgenheid —maar ook nu, als we aankomen bij de hogere behoeften van zelf-
actualisatie en zelftranscendentie. Deze diepe behoefte aan zingeving doet
ons op zoek gaan naar bevrediging, naar antwoorden op onze levensvragen.

Blind vertrouwen is geen optie

Zoals in een groot deel van ons leven hebben we anderen nodig om antwoor-
den te vinden, om ons mee uiteen te zetten en te verstaan. Deze creatieve
ruimte van inzichtvorming wordt echter al te makkelijk door anderen benut,
niet om ons te helpen onze eigen antwoorden te vinden, maar om hun eigen,
vaak beperkte, ideeén te promoten — de onvermijdelijke tragedie van onze
jeugd. Beperkt omdat deze ideeén en instructies niet leiden tot onze bevrij-
ding, tot een zich verruimend perspectief.

Door onze inherente afhankelijkheid en onwetendheid is deze invloed niet te
voorkomen, we hebben immers nood aan richting en inspiratie om onze weg
te gaan — net als vroeger. Maar het is wel zaak om in deze kwetsbare fase te
voorkomen dat we onnodige omwegen maken of vast komen te zitten in een
beperkend perspectief. En dat kunnen we nu wel vermijden. Blind vertrou-
wen is echter geen optie, we moeten van meet af aan alert aanwezig zijn.

Wat helpt om dit te voorkomen, en effectief onderscheid te kunnen maken
tussen beperkende en verruimende perspectieven, is een adequate kennis
van het hele pad van bewustzijn of spirituele ontwikkeling. De paradox hieris
dat, aangezien wij het pad nog niet kennen, we ook voor dit Zicht afhankelijk
zijn van anderen om ons dit te tonen. Met alle risico van dien. Er is echter uit
de bestaande kennis in authentieke contemplatieve tradities en de westerse
ontwikkelingspsychologie wel voldoende informatie te vinden om een rede-
lijk betrouwbaar zicht te krijgen op het Pad.

Wel simpel, niet makkelijk

De stelling in de titel van dit hoofdstuk betekent dat als je snapt hoe het me-
chanisme van bewustzijn ontwikkeling werkt en je de theorie en bijpassende
technieken kent en toepast het redelijk simpel is. Het is geen hogere wis-
kunde, hoewel intellectueel wel uitdagend, maar een mengeling van vertrou-

133



De Waarheid Is Absoluut Relatief

wen, gezond verstand, intuitie en resonantie met je essentie. Wat echter he-
lemaal niet zo makkelijk blijkt voor de meesten van ons, zeg maar moeilijk, is
de praktijk van het spirituele pad. En zonder deze praktijk is er geen spiritueel
pad of bewustzijn ontwikkeling.

Het vergt vooral, waar we in onze jeugd ook vaak problemen mee hadden,
discipline en doorzettingsvermogen. Vaak wordt dit verward met wilskracht
(zoals ook bij verslaving verondersteld wordt dat je zonder dat er nooit vanaf
komt) terwijl het vooral de combinatie van verlangen, inzicht en motivatie is.
Verlangen naar bevrijding, inzicht in het Pad (theorie en praktijk), enthousi-
asme over het doel, en de motivatie en discipline die daaruit voortkomen lei-
den tot realisatie®.

Structuur en richting

Inmiddels ben ik meer dan 45 jaar actief met (mijn) bewustzijn ontwikkeling,
heb drie spirituele leraren gehad, meerdere opleidingen en studies voltooid
en al die jaren beoefend, van meditatie tot Dzogchen (non-dualisme in het
Tibetaans Boeddhisme). In de afgelopen vier decennia heb ik met duizenden
mensen individueel en in groepsverband gewerkt aan het faciliteren van hun
autonomie en bewustzijn ontwikkeling.

Al deze ervaring en kennis heb ik samengebrachtin het modelvan de 4 Fasen
van Bewustzijn Ontwikkeling?®. Het doel van dit model is om een realistische
leidraad te bieden als referentie waar je bent in je eigen ontwikkeling, en wat
je kunt doen om verder te ontwikkelen. Dat overzicht helpt om te kijken wat
en wie je wanneer nodig hebt, en waarvoor.

22 Zie hoofdstuk Van Inzicht naar Realisatie voor meer details.
2 Zie ‘De 4 Fasen van Bewustzijn Ontwikkeling’ bij het thema Bewustzijn Ontwikkeling.

134



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Open aanwezigheid is spirituele zingeving

Een mooie column van Pieter Barnhoorn, ‘Mens, durf te leven (zonder dia-
gnose)!”in de VK. Deed me denken aan een eerdere column van psychiater
Esther van Fenema met de titel 'Geluk is geen product, maar een bijwerking
van zingeving.’ Ik schreef daar een commentaar bij, Zingeven is een werk-
woord”*, waarin ik vaststelde dat de opinie die zij formuleerde: 'het toene-
mende onbehagen vraagt om bezinning maar vooral om zingeving,' mij uit het
hart gegrepen is, maar dat zij niet met een antwoord komt.

Ook Pieter Barnhoorn constateerde dat een groot deel van onze ogenschijn-
lijke lichamelijke en geestelijke klachten voortkomen uit een gebrek aan zin-
geving. Hij schrijft 'zingevingsvragen zijn spirituele vragen. Wie die vragen uit
de weg gaat, krijgt vanzelf biologische of psychologische klachten.'

Zeker, zingeving hoort bij het spirituele gebied. Maar daarmee is het pro-
bleem nog niet opgelost, want wat is spiritualiteit? Zingevingsvragen benoe-

24 Zie deze tekst bij het Thema Zingeving.

135



De Waarheid Is Absoluut Relatief

men als spirituele vragen is een synoniem voorstellen zonder uitleg van de
betekenis. De term spiritualiteit is de laatste decennia sowieso helaas een
van de meest gebruikte containerbegrippen geworden, die allerhande stro-
mingen omvat die grotendeels beloven dat als je hun perspectief, technieken
of middelen gebruikt je zeker gelukkig, gezond en succesvol zult worden. En
wie wil dat niet?

De verzamelnaam daarvoor is New Age. Door die devaluatie zijn ook authen-
tieke stromingen zoals religies, levensbeschouwingen en andere bronnen
van zingeving verdacht geworden. Wat overigens weinigen weerhoudt om
zich zonder veel overweging over te geven aan die zoete beloften. Niet gek
omdat de druk om zin te geven (ja, werkwoord) tegenwoordig erg groot is.
Enerzijdsis de oude verzuilingin 'bubbels van gelijkgestuurden' voorbij, maar
nu zijn via internet en sociale media een multidiversiteit van 'bubbels van ge-
lijkgestemden' ontstaan.

Het is er echt niet makkelijker op geworden. Inmiddels heeft opvoeding en
milieu als een redelijke stabiele basis voor zingeving (lees, daar hoefde je dan
verder niet zoveel meer over na te denken) grotendeels zijn tijd gehad enis er
een overvloed aan zingevingsmogelijkheden, tenminste zo wordt ons door de
sterk gecommercialiseerde zingevingsmarkt voorgespiegeld.

Het aanbod belooft resultaat (want waarom zou je er anders aan beginnen?),
snelheid (korte termijn resultaat) en doorgaans met weinig inspanning. De
drie-eenheid van het liberale kapitalisme, populisme en marketing. In mijn
ervaring en kennis van het spirituele pad is dat het resultaat wel benoemd
wordt (bijvoorbeeld de wereld kunnen ervaren vrij van reactiviteit en concep-
tualisering) maar duidelijk is dat het veel aandacht, discipline (studie en be-
oefening) en tijd kost. Dus het is een lange termijn investering.

Zingeven vraagt dus commitment aan het gaan van een weg van verdieping
zonder garanties op enig resultaat. Kom daar nog maar eens om in een cul-
tuur die aan elkaar hangt van snelle oplossingen, korte termijn resultaten en
zo min mogelijk lijden. Dit laatste is wellicht het belangrijkste onderwerp van
zingeving — waarom lijden wij? Als alles goed gaat en we gezond en gelukkig
zijn dan denken we niet te lijden (Boeddhisten denken daar overigens heel
anders over) dus besteden we daar geen tijd en aandacht aan.

Maar tegenslag is onvermijdelijk in een mensenleven, dus we kunnen er ons
maar beter op voorbereiden. Hoe? Door het trainen van onze geest in aan-

136



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

dacht, helderheid en compassie, voor onszelf en alle anderen, we zitten in
hetzelfde schuitje. De Zenmeester Shunryu Suzuki (1904 - 1971) leerde ons:
'de enige manier om pijn te verdragen is om het pijn te laten doen.’

Een manier van zingeven zien we in het Boeddhistische perspectief dat ons
erop wijst dat alles wat we meemaken en ervaren materiaal is om onszelf te
trainen, onze geest tot rust te brengen en te zien hoe het is. Of zoals ik het
voor mijzelf hertaalde:

‘Wat er ook gebeurt, zie het onder ogen, omarm het en rust in wat er is.’

Wat in mijn ervaring de meeste authentieke spirituele tradities gemeen heb-
ben is dat de uiteindelijke zin, na een pad van zuivering, gelegen is in het op-
timaal aandachtig en helder aanwezig zijn in het-hier-en-nu. Rusten in ge-

waar zijn, het zingeven voorbij. Zin is.

En dat kost zomaar een volwassen leven lang inspanning.

137



De Waarheid Is Absoluut Relatief

Leidt overgave tot bevrijding?

Om onszelf te kunnen bevrijden uit onze structureel afgeleide geestis er een
of andere vorm van overstijging nodig van wie we (menen te) zijn om te komen
tot een volledige omvatting (bewuste alerte aanwezigheid zonder enige reac-
tiviteit). In vele spirituele en religieuze stromingen wordt overgave gezien als
een van de meest werkzame technieken. Er zijn verschillende vormen, maar
een veel voorkomende is overgave aan een leraar, leider of anderszins cha-
rismatische en inspirerende figuur.

Extase

Het idee is dat deze persoon dient als katalysator om die bevrijding te initi-
eren die we zelf maar zo moeilijk voor elkaar krijgen. In deze asymmetrische
relatie brengt de overgave - het loslaten van je gehechtheid aan je identiteit,
ego, zelf - een ervaring van vrijheid, en soms extase teweeg. Deze, meestal
kortdurende ervaring van vrijheid en extase, wordt vaak verward met de sta-
biele en onveranderlijke realisatie van de natuur van de geest.

In een artikel over Sadhguru®® stond “Tegelijkertijd brengt de overgave aan de
leraar een enorme extase teweeg. Plotseling krijgt het leven een duidelijk

en helder doel." Deze zin deed me denken aan de opmerking van de filosoof

% Sadhguru Jaggi Vasudev (1957) of kortweg Sadhguru ("ware goeroe") genoemd, is een Indiase
spiritueel denker, spreker en auteur.

138


https://nl.wikipedia.org/wiki/1957

Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Marc De Kesel ‘Wanneer men zich aan het charisma van de leider overgeeft,
is dat niet per se om daar beter van te worden: op het moment zelf is het een
en al genot je aan hem te verliezen’ uit een recensie van zijn boek 'Het Min-
chhausen Paradigma.’

Ervaring is primair

In het artikel, gebaseerd op een interview en een bijeenkomst met duizenden
mensen, waarin Casper Luckerhof het fenomeen 'Sadhguru' probeert te dui-
den, komt ‘ervaring’ in mijn perspectief als essentieel naar voren. Ervaring,
bestaande uit zintuiglijke informatie van lichaam en geest, kan beinvloed
worden. Dat proberen we al eeuwen, van meditatie tot specifieke activiteiten
tot gebruik van allerhande middelen. Extase is een sterke, directe ervarings-
verandering die doorgaans zeer gewenst is, en waar we een diep verlangen
naar hebben, of het nu spiritueel, relationeel, materieel of seksueel is. Een
belangrijk aspect is het optredende controleverlies, of de altijd aanwezige
drang naar controle (overlevings- reflex) vermindert erg sterk, wat een onge-
kende ervaring van ontspanning en acceptatie van wat is teweegbrengt. Er-
varen van bevrediging is de afwezigheid van verlangen.

Oorzaak en aanleiding

Niets mis mee. Lastiger wordt het wanneer de oorzaak van de ervaring van
extase toegedicht wordt (oorzaak in plaats van aanleiding) aan de charisma-
tische leider of goeroe.?® Als we dat doen dan komen we in een afhankelijk-
heidsrelatie terecht die ruimte biedt voor allerhande onwenselijke bijver-
schijnselen van machtsongelijkheid. We kennen allemaal de voorbeelden.

De mogelijke katalysatorfunctie van de leraar of goeroe wordt dan contrapro-
ductief (ongeacht de hoeveelheid bevredigende extase die zich voordoet)
omdat we de oorzaak van de overgave buiten onszelf plaatsen en ze niet her-
kennen als een inherente functie van ons eigen bewustzijn om ons 'zelf' te
overstijgen en de altijd al aanwezige natuur van onze geest te realiseren.

Dit fenomeen kan optreden ongeacht de integriteit van de leraar/leider zodra
haar of zijn gedag aanleiding geeft tot de machtsprojectie. Degene die pro-
jecteert blijft te allen tijde verantwoordelijk voor zijn of haar projectie, onge-
acht hoe sterk de aanleiding in het gedrag van de ander ook is!

26 Dit fenomeen is niet exclusief actief in het spirituele domein, we zien het zich momenteel he-
laas verspreiden over de hele wereld in de vorm van populisme en fascisme. Hier speelt de grote
leider, die onze stem zegt te zijn en alle problemen snel zal oplossen, een essentiéle rol. Helaas
leiden deze leiders ons niet tot transcendentie van ons zelf, maar tot meer (ego)lijden.

139



De Waarheid Is Absoluut Relatief

De Drie Eenheid van Spirituele Ontwikkeling

In mijn leven zijn studeren, reflectie en beoefening een rode draad gewor-
den. Begin twintig vertrok ik naar mijn eerste spirituele leraar Bhagwan Shree
Rajneesh in India. Waarom eigenlijk?

Ik had tot dan jarenlang alleen maar traditionele docenten gehad, vanaf de
kleuterschool tot de Kunstacademie waar ik toen op zat. Al veel langer er-
voer ik onvrede met de stand van zaken, de consensus realiteit, zoals die mij
juist door al die mensen, en mijn ouders natuurlijk, voorgehouden was. Mijn
pubertijd en adolescentie van opstand enrebelleren waren haast ongemerkt
overgegaan in de realisatie dat het aan mij was om gewenste veranderingen
teweeg te brengen! Ai, wat nu?

Ik voelde een diepe, stuwende drang naar ruimte en vrijheid (mazzel), een
verlangen dat ik intellectueel maar nauwelijks kon duiden. Ik verdiepte me
wel in filosofie, maar dat bracht geen afdoende, ervaarbare, antwoorden.
Nu, na meer dan veertig jaar studie, reflectie en beoefening ervaar ik in es-
sentie nog steeds diezelfde intentie, en dat is wat mij met steeds minder in-
spanning gaande houdt, juist ook in perioden van tegenslag.

140



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Waarheid

Hetbegrip waarheid heeft lang een grote rol gespeeld in mijn onderzoek, stu-
die en reflectie. Dit kwam mede door de betekenis die eraan gehecht wordt
— het kennen van de waarheid zou immers vrijheid teweegbrengen. Na lang
aarzelen en het aangaan van een fundamentele angst (wat nou als ik het mis
heb?) heb ik onder ogen gezien dat het concept ‘De Waarheid’ in tegen-
spraak is met wat ik in die jaren ervaren, gezien en gestudeerd heb.

Hetis geen houdbaar concept gebleken, en heeft wel vervelende bijwerkin-
gen. Je kunt immers, tot je die bepaalde Waarheid gerealiseerd hebt, niet
controleren of het inderdaad van de beloofde kwaliteit is en gaat opleveren
wat je zoekt. Zo blijf je afhankelijk van het vermeende zicht van de ander, en
dat is, met alle respect, veelal de invulling van de spirituele leraar - leerling
relatie.

Ontmantelen

Realistischer dan streven naar de realisatie van De Waarheid - dat is een
kansloze missie — is het gestaag ontmantelen van alles wat ‘dat wat er is’
verduistert. Juist omdat we de ‘natuur van de geest’ zelf niet waarnemen,
hebben we anderen nodig die ons daarop attent maken. Helaas gaat dat
vaak gepaard met het een of andere vorm van ‘De Waarheid’, die vaak de
directe herkenning juist in de weg zit. Ken McLeod? stelt dat het genie van
de Boeddhistische praktijk niet zozeer ligt in het verkondigen van Waarheden
(hoewel daar geen gebrek aan is), maar juist in het ontmantelen van onze
reactiepatronen die voortkomen uit overleving, gehechtheid en identiteit.

Aandacht, intentie en balans

Om ons daadwerkelijk te kunnen bevrijden zijn, ongeacht het Pad dat we vol-
gen, drie zaken noodzakelijk:

1. Aandacht — als je geen stabiel helder gewaarzijn hebt (getraind), dan
ben je overgeleverd aan alle impulsen, gedachten en emoties die langsko-
men. Juist, de bron van alle reactiviteit! Dit is een noodzakelijke voorwaarde
voor progressie op je pad.

2. Intentie — is de inspiratie die je eerder ervaart dan bedenkt om iets ver-
wezenlijken (motivatie is wat je nodig hebt om je doel daadwerkelijk te

27 Ken McLeod (1948) is een gerespecteerde westerse leraar, vertaler en auteur in de Tibetaans
Boeddhistische traditie.

141



De Waarheid Is Absoluut Relatief

verwezenlijken, en discipline te genereren). Zonder juiste intentie wordt het
Pad loodzwaar, als je er dan al Gberhaupt aan begint.

3. Balans — het vermogen om te doorsnijden, het vermogen om te openen,
het vermogen om te zien en het vermogen om te laten gaan, zijn allemaal
vene belangrijk en moeten in balans blijven.

Ken McLeod beschrijft hier vier essentiéle capaciteiten die samen het volle-
dige pad van spirituele ontwikkeling vormen:

Doorsnijden

verwijst naar het vermogen om door illusie, conceptuele opbouw en de ver-
halen die we onszelf vertellen heen te snijden. Dit is de scherpe, directe
kwaliteit van inzicht dat dwars door zelfbedrog en verwarring gaat - wat in de
Tibetaanse traditie vaak geassocieerd wordt met prajfia, het zwaard van
wijsheid.

Openen

is het vermogen om jezelf kwetsbaar te maken, om de harnas van bescher-
ming los te laten. Zonder dit vermogen blijft spirituele beoefening een intel-
lectuele exercitie. Het vraagt om de bereidheid geraakt te worden door je er-
varing, door anderen, door het leven zelf.

Zien

betreft helder waarnemen wat er werkelijk is — niet wat je denkt dat er zou
moeten zijn of wat je hoopt of vreest. Dit is de contemplatieve capaciteit om
present te zijn met wat zich aandient, zonder onmiddellijk te interpreteren
of te reageren.

Laten gaan

is het vermogen om niet vast te houden aan wat je ziet of ervaart — ook niet
aan inzichten, ook niet aan bijzondere ervaringen. Elke ervaring, hoe diep-
gaand ook, moet weer losgelaten worden.

MclLeods punt dat ze allemaal even belangrijk zijn is cruciaal: doorsnijden
zonder openen wordt koud en afstandelijk; openen zonder zien wordt senti-
menteel; zien zonder laten gaan wordt fixatie; laten gaan zonder doorsnij-
den wordt vermijding. Ze werken als een geintegreerd geheel.

142



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Integratie Oefeningen

Aandacht, intentie en balans

In de tekst ‘De Drie Eenheid van Spirituele Ontwikkeling’ wordt gesteld dat
drie aspecten een noodzakelijke voorwaarde zijn voor progressie op het Spi-
rituele Pad. Het zijn Aandacht, Intentie en Balans. Onderzoek ze aan de hand
van deze oefening en kijk wat je nodig hebt om te doen om je progressie op
je Pad te faciliteren. Wees eerlijk met jezelf en geef oprecht antwoord.

1. Aandacht — als je geen stabiel helder gewaarzijn hebt (getraind),
dan ben je overgeleverd aan alle impulsen, gedachten en emoties
die langskomen. Juist, de bron van alle reactiviteit! Dit is een nood-
zakelijke voorwaarde voor progressie op je pad.

1.a In hoeverre ben je in staat om impulsen, gedachten en emoties waar
te nemen zonder er door afgeleid te worden? En in hoeverre is dit
stabiel?

1.b Welke training heb je gedaan of doe je nu voor het verkrijgen van een

stabiel helder gewaarzijn?
= [|sdezein jouw ervaring voldoende effectief en progressief? En

143



De Waarheid Is Absoluut Relatief

3.a

3.b

144

waar blijkt dat uit?

= |shetnodig andere technieken te gebruiken of toe te voegen?

= Als je nog geen training deed of doet, kies dan een vorm waar-
mee je dit kunt gaan trainen zoals meditatie en/of de eerste 5
aandachtsoefeningen die je vindt bij Integratie en Beoefening
van de tekst Aandacht en Gewaarzijn.

Intentie — is de inspiratie die je eerder ervaart dan bedenkt om iets

te verwezenlijken (motivatie is wat je nodig hebt om je doel daad-

werkelijk te verwezenlijken, en discipline te genereren).

Zonder juiste intentie wordt het Pad loodzwaar, en mogelijk contra-

productief, als je er dan al Uberhaupt aan begint.

= Met welke intentie ga je het Pad? Is je intentie zuiver (je verwor-
venheid staat ten dienste van anderen) of dient ze een ego-doel,
wil je iets bewijzen of mee pronken?

= Metwelke inspiratie — leraar, stroming, filosofie —inspireer je je-
zelf, en zorg je dat je intentie zuiver en ook effectief is en blijft?

Balans — het vermogen om te doorsnijden, het vermogen om te
openen, hetvermogen om te zien en hetvermogen om te laten gaan,
zijn volgens McLeod allemaal even belangrijk. En het zijn vrij con-
crete handelingen die je kunt gebruiken als ijkpunten: in hoeverre
beheers ik dit? Wat heeft meer aandacht nodig en waarom?

Doorsnijden verwijst naar het vermogen om door illusie, conceptu-
ele opbouw en de verhalen die we onszelf vertellen heen te snijden.
Dit is de scherpe, directe kwaliteit van inzicht dat dwars door zelf-
bedrog en verwarring gaat.
= Alsjeditvermogen herkent, beschrijf hoe dit er in de prak-
tijk uitziet. Als je het niet herkent verdiep je er dan verder
in, informeer jezelf.
=  Hoe doorsnijd je je zelfbedrog en verwarring? Geef een paar
voorbeelden.
=  Hoe train je dit vermogen in jezelf?

Openenis hetvermogen om jezelf kwetsbaar te maken, om het
harnas van bescherming los te laten. Zonder dit vermogen blijft
spirituele beoefening eenintellectuele exercitie. Het vraagt om
de bereidheid geraakt te worden door je ervaring, door ande-
ren, door het leven zelf.

= Alsjeditvermogen herkent, beschrijf hoe dat erin de prak-



3.d

Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

tijk uitziet. Als je het niet herkent verdiep je er dan verder
in, informeer jezelf.

= Hoe open je je zelfbescherming zodat je geraakt kan wor-
den? Hoe voorkom je dit gewoonlijk?

=  Hoetrain je je vermogen tot daadwerkelijk contact met je-
zelf en je omgeving en het leven? Inventariseer zowel for-
mele beoefening als informele spontane manieren.

Zien betreft helder waarnemen wat er werkelijk is — niet wat je

denkt dat er zou moeten zijn of wat je hoopt of vreest. Ditis de

contemplatieve capaciteit om present te zijn met wat zich aan-

dient, zonder onmiddellijk te interpreteren of te reageren.

= Alsjeditvermogen herkent, beschrijf hoe diter in de prak-
tijk uitziet. Als je het niet herkent verdiep je er dan verder
in, informeer jezelf.

= Hoe neem je helder waar, zonder direct te interpreteren of rea-

geren? Geef een paar voorbeelden.

=  Hoe train je je vermogen tot helder zien — het waarnemen van
wat er werkelijk is? Hoe voorkom je je projectie van hoop en

angst?

Laten gaan is het vermogen om niet vast te houden aan wat je

ziet of ervaart — ook niet aaninzichten, ook niet aan bijzondere

ervaringen. Elke ervaring, hoe diepgaand ook, moet weer los-

gelaten worden.

= Alsjeditvermogen herkent, beschrijf hoe dit er in de prak-
tijk uitziet. Als je het niet herkent verdiep je er dan verder
in, informeer jezelf.

= Hoe laat je gaan, hoe overkom je de neiging van gehecht-
heid en afkeer, van hoop en angst, van verslaving en aller-
gie.

= Watvind je bijzonder moeilijk om te laten gaan - bezittin-
gen, mensen, ideeén, geloven en overtuigingen, (lichame-
lijke) ervaringen. Inventariseer en onderzoek wat nu juist
dit moeilijk te laten gaan is. Welke hoop en angst speelt
hier een rol?

145



De Waarheid Is Absoluut Relatief

De 4 Fasen van Bewustzijn
Ontwikkeling

302



Fasen

Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Subfasen

Autonoom
Emotioneel
Mentaal
Realisatie

Ervaring heb je
Onbewuste identificatie

Gewaar ben je
Bewuste identificatie

© 2020 ramodeboer

Reflecteren doe je
Bewuste desidentificatie

Bewust word je
Omvatting

Realisatie is
Overstijging

303



De Waarheid Is Absoluut Relatief

12. Helder Licht

11. Ultraviolet

10. Paars

9. Indigo

8. Super Integral
mondiaal - holisme

7. Integral
systemisch - synergie

6. Pluralistic Postmodern
relativisme/ gemeen
schap

5. Rationeel Modern
strategisch - succes

4. Mythisch
zingeving- orde

3. Power Gods
egocentrisch - macht

2. Magisch Tribal
clan - geborgenheid

-

. Archaisch
instinctief - overleving

Spiral Dynamics

© 2020 ramodeboer

308

Supergeest

Meestergeest

Intuitieve/Meta
Geest

Verlichte Geest
Transglobaal

Hoog Visie-Logisch
Hogere/Globale
Geest

Laag Visie-Logisch
Paradigmatisch

Pluralistische Geest

Formeel Operatio-
neel
Rationele Geest

Concreet Operatio-
neel

Regel/Rol Geest
Preoperationeel
Conceptueel
Preoperationeel

Symbolisch

Sensomotorisch

Piaget/Aurobindo

Zelftranscendentie

Zelfactualisatie

Zelfwaardering

Verbondenheid

Veiligheid

Fysiologisch

Maslow

Realisatie Fase

Voorbij het zelf

Mentale Fase
Voorbij Gedach-
ten

Emotionele Fase
Voorbij Emoties

Autonome Fase
Voorbij Afhanke-
lijkheid

Ramo de Boer



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf

Dzogchen Always-Already Truth
[nondualisme] nonduaal

Ontwaken
Staten van Bewustzijn

Causal

conscious existence,
subject-object
dichotomy

Integraal

Pluralistic

Rationeel

Mythisch

Magisch

Tibetaans
Boeddhisme

Ken Wilber Jean Gebser

309



De Waarheid Is Absoluut Relatief

Fasen, Structuren en Staten van Bewustzijn

De figuur hiervoor is één tabel, links en rechts horen tegen elkaar. Deze tabel
heb ik jaren geleden gemaakt tijdens de voorbereiding van het boek Verlicht
Je Leven - van Persoonlijke Ontwikkeling naar Spirituele Bevrijding. Het
boek is nog niet geschreven, maar de ondertitel heb ik al wel gebruikt in de
titel van mijn Inleiding van dit boek. Het vat onze hele potentiéle bewustzijn
ontwikkeling samen.

In decennia van studeren, beoefenen, begeleiden, trainen en schrijven ont-
moette ik meerdere systemen van Bewustzijn Ontwikkeling. Traditionele,
hedendaagse, psychologische, holistische, archetypische, boeddhistische,
filosofische, dualistische en non-dualistische. De modellen leken nogal te
verschillen terwijl ze in mijn perspectief allemaal delen van het zelfde
spectrum in kaart brachten. Doordat ze dat vanuit verschillende perspec-
tieven, vakgebieden en disciplines deden ontstonden ogenschijnlijke ver-
schillen, en werd het er niet duidelijker op. In mijn ervaring is het belangrijk
dat het kompas waarop je vaart tijdens je Pad van Bewustzijn Ontwikkeling,
zo helder en eenduidig mogelijk is.

Een model is een representatie van een werkelijkheid, een die we hier ge-
bruiken om te navigeren in het onbekende gebied van ons eigen geest, van
ons bewustzijn. Om te onderzoeken hoe de voor mij meest belangrijke mo-
dellen zich tot elkaar verhielden, heb ik dit schema gemaakt. Tegelijkertijd
kon ik daar mijn eigen model van de ‘4 Fasen van Bewustzijn Ontwikkeling’
tussen zetten en kijken of de Fasen die ik daarin onderscheid-de terug te
vinden waren in de andere modellen, en of ze min of meer dezelfde inhoud
hadden. Het maken van dit metamodel heeft me veel inzicht gege-ven over
ons potentiéle pad van bewustzijn ontwikkeling.

Wellicht heb je al genoeg achtergrondinformatie of ervaring met een of meer-
dere van deze modellen om er profijt van te kunnen hebben op je Pad. Mijn
plan is om in dat nog ongeschreven boek mijn eigen model van de 4 Fasen
van Bewustzijn Ontwikkeling verder uit te werken in relatie tot dit model. Of
dat boek ooit geschreven gaat worden weet ik niet, het is in ieder geval wel
mijn intentie om die verdieping en verheldering te maken.

310



