
 

 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
             
 

De Waarheid is Absoluut Relatief 
 

Door aandachtig waarnemen naar  
overstijgen van het zelf 

 
         
    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

3 
 

 
Andere boeken — 
 
• De Kracht van Aandacht - Kleine Gids voor het Trainen van Je Geest 
• Eenvoud van Perfectie  –  Kleine Gids voor het Spirituele Pad 
• Voorbij Reactiviteit  –  Praktische Gids voor de 4 Fasen van Bewustzijn       
                                                      Ontwikkeling 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Uitgeverij MindConsult ©2026  
ISBN 9789083586106 
 
Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd, opgeslagen in een geau-
tomatiseerd gegevensbestand en/of openbaar gemaakt in enige vorm of op 
enige wijze, hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieën, opnamen of 
op enige andere manier zonder voorafgaande schriftelijke toestemming van 
de uitgever. Het boek is gedrukt op ongebleekt papier van FSC herkomst. 
Quotes zijn welkom. 
 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

5 
 

 

Voor allen die hun leven in dienst stelden van het realiseren van de natuur 
van de geest. Zonder hun verlangen naar bevrijding, moed, doorzettingsver-
mogen en wijsheid was het authentieke Spirituele Pad onbegaanbaar geble-
ven. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Het Allerhoogste Inzicht 
 
Dit onmiddellijke gewaarzijn (rigpa), stralend en zonder enige substantie,  
is het allerhoogste inzicht. 
Deze allesdoordringende vrijheid van referentiepunt en denkbeelden,  
is de allerhoogste meditatie. 
Dit ongedwongen verblijven, vrij van overwegingen en gehechtheden,  
is de allerhoogte activiteit. 
Dit oorspronkelijk en spontaan aanwezig zijn, dat niet gezocht hoeft te wor-
den, is de allerhoogste verworvenheid. 
 
— Shabkar (1781-1851) 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

7 
 

Inhoud 
                

 
Inleiding   

Van persoonlijke ontwikkeling naar spirituele  bevrijding                             
 
Perceptie 

Inleiding perceptie                                                                                                       
Perceptie – ik zie, ik zie wat jij niet ziet!                  
Fenomenologie en de natuur van de geest                                                          
Geloven is onvermijdelijk en niet vrijblijvend                                                      
Alles draait om perceptie                                                                                              
Integratie Oefeningen                                                                                                     

 
Aandacht en Gewaarzijn 

Inleiding aandacht en gewaarzijn                                           
De vier trainingen van aandacht                                                                                
Mindlessness                                                                                                                      
Zonder aandacht zijn alle inspanningen zinloos                                                
Integratie oefeningen                                                                                                      

 
Meditatie 

Inleiding Meditatie                    
Shamatha meditatie                                                                                                       
Meditatie levert niets op!                       
Van mediteren word Je niet ontspannen en ook niet gelukkig                     
Mediteren – de zeven problemen en hun oplossing                                                                  
Het doel van meditatie is (niet) een hoofd zonder gedachten                         
Integratie Oefeningen    
  

Trainen Van Je Geest 
Inleiding Trainen Van Je Geest                                     
Verslavingen en allergieën om je van te bevrijden                 
Koester je problemen en gebruik ze als oorzaak van je suc-
ces               
Als je niet gelukkig bent dan is het je eigen schuld, toch?                          
De  acht verzen voor het trainen van je geest                                                    
De zeven punten voor het trainen van je geest                                                
Vier gedachten voor het trainen van je geest                                                    
Integratie Oefeningen                                  

 

 
 
 
 

11 
 
 

20 
22 
35 
39 
42 
44 

 
 

 50 
52 
58 
61 
63 

 
 

72 
74 
78 
80 
82 
85               
87 

 
 

92 
94 

 
98 

100 
103 
115 
118 
125 

 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

8 
 

Het Spirituele Pad 
Inleiding het Spirituele Pad                       
Spirituele ontwikkeling is simpel, maar niet makkelijk 
Open aanwezigheid ís spirituele zingeving 
Leidt overgave tot bevrijding?     
De drie eenheid van spirituele ontwikkeling 
Integratie Oefeningen   
 

Relaties 
Inleiding Relaties 
Liefdevolle aandacht in relaties 
Kwaliteit van relatie is essentieel 
Kwaliteit is geen feit maar een ervaring 
Integratie Oefeningen 
 

Reactiviteit  
Inleiding Reactiviteit 
Het ontmantelen van emotionele reactiviteit en het cultive-
ren van tevredenheid 
Hoe ontmantelen we onze neiging tot emotie consumeren  
en andere verslavingen? 
Integratie Oefeningen 

 
Bewustzijn Ontwikkeling 

Inleiding Bewustzijn Ontwikkeling 
De vier fasen van bewustzijn ontwikkeling 
Evolutie van aandacht in de 4 fasen 
Onderbreek de vicieuze cirkel 
Ontspan in hoe het is 
Een – reflectie over bewustzijn ontwikkeling 
Integratie Oefeningen 
 

Zingeving 
Inleiding Zingeving 
Wat is de zin van het leven? 
Van zin ontvangen naar zin ontdekken 
Waarom het verwezenlijken van onze droom zo belangrijk is 
Zingeven is een werkwoord 
Van inzicht naar realisatie 

         De zin van betekenis 
Integratie Oefeningen 

 
130 
132 
135 
138 
140 
143 

 
 

148 
150 
156 
158 
161 

 
 

166 
 

168 
 

183 
186 

 
 

194 
196 
200 
204 
206 
212 

 
 
 

218 
220 
222 
225 
228 
230 
239 
241 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

9 
 

Leiderschap 
Inleiding leiderschap 
Iedereen is een leider 
De essentie van innerlijk leiderschap 
Integratie oefeningen 
 

Wijsheid 
Inleiding Wijsheid 
Zo ontwikkel je praktische wijsheid 
Van wensen naar willen 
Ken jezelf 
Zonder beperking geen vrijheid 
Van monoloog naar dialoog in de wereld 
Integratie oefeningen 

 
Waarheid 

Inleiding waarheid 
De waarheid Is absoluut relatief 
Integratie oefeningen 

 
Nawoord 
 
Bijlagen 
         De Zeven Punten voor het trainen van de geest, de 59                  
         slogans 
         De 4 Fasen van Bewustzijn Ontwikkeling 
         Het Bewustzijn Spectrum   
         Fasen, structuren en staten van bewustzijn 
 
Literatuurlijst 
Over de auteur 
Andere boeken 

 
244 
246 
249 
252 

 
 

256 
258 
263 
268 
271 
273 
278 

 
 

282 
285 
290 

 
294 

 
 
 

298 
303 
305 
310 

 
311 
320 
321 

 
 

 
 
 
 
 
 
 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

11 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 

                                                                       Inleiding  
 
 
 
 
 
 
 
 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

12 
 

 
   
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Van persoonlijke ontwikkeling naar spirituele bevrijding 

 
In onze georganiseerde samenleving is aankomen op een gewenste bestem-
ming haast onvermijdelijk. Bij fysieke bestemmingen maken we gebruik van 
onze herinnering als we er al eerder waren, een kaart of gps-app als we de 
weg niet weten, of we nemen vervoer dat ons na het instappen min of meer 
voor de deur afzet. 
 
Hoe anders is het vertrekken op je reis naar persoonlijke ontwikkeling en spi-
rituele bevrijding. Allereerst kan de bestemming al lastig vast te stellen zijn – 
ze is immers een virtuele bestemming – en de route erheen is niet eenduidig. 
De meerduidigheid komt doordat het een dynamische wisselwerking is tus-
sen onszelf en onze ervaringen. Dat betekent, zeker bij het deel naar spiritu-
ele bevrijding, dat het doel kan wijzigen als wij onze route veranderen, door 
van leraar, reisgezelschap of richtinggevende filosofie te veranderen. 
 
Deze beweeglijkheid maakt onze reis enerverend, maar soms ook verwar-
rend terwijl stagnatie, in welke vorm dan ook, regelmatig voorkomt. Soms is 
het nodig om van route of doel te veranderen om je opgedane inzichten en 
ervaringen recht te doen. Maar, net als op andere gebieden van het leven — 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

13 
 

zoals werk, relaties, gezin — brengt onze neiging tot gehechtheid dat we ons 
niet makkelijk kunnen losmaken van minder passende routes en gezelschap. 
In mijn leven kreeg mijn eerste grote verandering gestalte toen ik op mijn 22e 
besloot mijn beeldhouwopleiding aan de kunstacademie af te breken om 
naar India te gaan, naar de leraar Bhagwan Shree Rajneesh. De I-Tjing, een 
toendertijd populair Chinese orakelboek dat ik om raad vroeg, stelde dat het 
‘over het grote water gaan’, de oceaan, een goede zaak zou zijn. En dat was 
het achteraf gezien, een keus die mijn hele leven een andere richting en in-
houd gegeven heeft.  
 
Ik werk inmiddels ruim 40 jaar als (gestalt)therapeut, trainer en auteur en heb 
de beeldhouwopleiding na terugkeer niet hervat. Nooit spijt van gehad, waar-
bij ik wel wil aantekenen dat schuld en spijt twee begrippen (en ervaringen) 
zijn die mijns inziens voortkomen uit een gebrek aan helderheid over de eigen 
motieven en onderliggende geloven. Gelukkig ben ik weinig ontvankelijk ge-
bleken voor deze beperkende gevoelens en heb vanaf die ingrijpende ervaring 
in India getracht verantwoordelijkheid nemen als mijn leidraad toe te passen. 
 
Het begrip 'persoonlijke groei' beslaat een groot spectrum aan mogelijke be-
tekenissen. Wat het volgens mij in ieder geval moet bevatten is het inzicht dat 
het een doorlopend proces is. In de theorie van de psycholoog Abraham Ma-
slow (1908-1970), speelt de verwezenlijking van individuele capaciteiten 
door 'persoonlijke groei' als een van de eersten een grote rol. Hij veronder-
stelde bij alle mensen een tendens hun unieke potentieel te willen realiseren 
in hun leven. Maslow definieert dit proces met zijn beroemde term zelfactu-
alisatie als: 'het verlangen om meer en meer te worden wie je bent: om alles 
te worden waartoe je in staat bent te worden.' 
 
Later voegde hij aan zijn klassieke hiërarchie van behoeften (piramide van 
Maslow, pag. 170) het hoogste niveau van ‘zelftranscendentie’ toe, het ver-
mogen het eigen zelf te overstijgen. De termen ‘zelfactualisatie’ en ‘zelftrans- 
cendentie’ markeren effectief het pad van persoonlijke ontwikkeling naar spi-
rituele bevrijding. Interessant is dat het hier gaat om de realisatie van al in 
ons aanwezige capaciteiten en staten. Voorwaarde is wel dat we aan de eer-
dere basisbehoeften hebben voldaan voordat we toe kunnen komen aan de 
verwerkelijking van de 'hogere' behoeften.  
 
Volgens Maslow bepaalt de mate waarin mensen hun behoeften stabiel we-
ten te realiseren, hun niveau van ontwikkeling. Deze benadering van ontwik-
keling als het ontvouwen van al aanwezige capaciteiten vindt weerklank in 
verschillende tradities en bij diverse denkers. William James, pionier in de 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

14 
 

psychologie, beschouwde menselijke ontwikkeling als een proces waarin 
potentieel zich ontvouwt door interactie met onze ervaringen en keuzes – een 
meer dynamisch perspectief maar met dezelfde essentie: het vrijmaken van 
wat al in ons aanwezig is. 
 
Ook bij de filosoof Friedrich Nietzsche vinden we een intrigerende formu-
lering van wat persoonlijke groei en spirituele bevrijding kan zijn: "Het raadsel 
dat de mens moet oplossen, kan hij alleen oplossen met Zijn, in Zijn wat hij is 
en niet iets anders, in het onveranderbare." Opvallend in deze perspectieven 
zijn de aanwezige paradoxen van 'doen' versus 'niet-doen' (zijn), en van 'ver-
andering' versus 'het onveranderbare.' Deze schijnbare tegenstelling ligt ten 
grondslag aan vele dilemma's die de persoonlijke groeier tegenkomt op weg 
naar spirituele bevrijding. 
 
Doen en niet-doen 
Het lijkt er op het eerste gezicht op dat als je doet, je niet bent, en als je bent 
dat je niet(s) doet. Persoonlijke groei, in de termen van Maslow, betekent 
door Doen datgene verwezenlijken wat (al) is. Nietzsche lijkt eerder te over-
wegen dat door te Zijn we vanzelf dat 'Doen' waar we voor gekomen zijn: het 
raadsel oplossen. Ontwikkeling is noch puur actief noch passief, maar eer-
der als een dans tussen doelbewuste oefening en het toestaan dat natuur-
lijke ontplooiing ‘uit zichzelf’ plaatsvindt.  
 
Het is een subtiel proces waarin het bewust wegnemen van belemmeringen 
een centrale rol speelt. Dit boek gaat over de verschillende aspecten, theo-
retisch en praktisch, van persoonlijke ontwikkeling tot spirituele bevrijding. 
Die ontwikkeling is goed kort en bondig samen te vatten met – van doen naar 
niet-doen. Het geeft je een verdiepend zicht in wat dit adagium in de praktijk 
betekent. Immers, een theorie of perspectief zonder praktische toepassing 
heeft een zeer beperkte waarde in je leven. 
 
Van werken aan, tot het overstijgen van het zelf 
De essentie van persoonlijke groei ligt in het ontwikkelen van ons 'zelf', van 
onze potentiële vaardigheden. Verder op weg naar spirituele bevrijding ver-
schuift de essentie naar het totaal omvatten en vervolgens overstijgen van 
datzelfde zelf, door het activeren van ons vermogen tot transformatie. Ken 
Wilber (1949) gebruikt een handig voorbeeld om het onderscheid tussen 
ogenschijnlijke en daadwerkelijke transformatie duidelijk te maken: Ontwik-
keling wordt verbeeld als een wolkenkrabber — ontwikkeling is hier het gaan 
van een verdieping (fase van ontwikkeling) naar de volgende hogere verdie-
ping (fase van ontwikkeling). 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

15 
 

Translatie 
Wilber noemt ogenschijnlijke ontwikkeling translatie, hier breng je wijzigin-
gen aan op dezelfde verdieping qua inrichting, opstelling van objecten en 
kleuren. Translatie is een vorm van ‘windowdressing’ die transformatie sug-
gereert maar het niet is, je blijft immers op dezelfde verdieping, met hetzelfde 
perspectief. Dit verschijnsel zien we veelvuldig in New Age stromingen - de 
suggestie van, maar geen werkelijke transformatie. 
 
Transformatie 
Dit is het daadwerkelijk – door het proces van omvatten en overstijgen – aan-
komen in een hoger en ruimer perspectief. Vanaf een hogere verdieping heb 
je een wezenlijk ander perspectief, met een dieper en essentiëler inzicht. 
Transformatie door omvatten én overstijgen – het hoe van bewustzijn ontwik-
keling – vraagt veel meer aandacht, moed en doorzettingsvermogen dan 
translatie.  
 
Het is de praktijk van het overstijgen van het zelf, van dat zelf waar jij je hele 
leven 'ik' tegen zegt. Tegelijkertijd is echte transformatie niet zonder risico – 
in het proces van omvatten en overstijgen zullen zich obstakels voordoen, en 
bij aankomst heb je nog geen ervaringskennis op die verdieping met dat per-
spectief. 
 
De thema’s 
Dit boek nodigt je uit voor een verdiepend onderzoek, dat begint bij Perceptie 
– hoe wij de werkelijkheid waarnemen en interpreteren – en je langs cruciale 
gebieden van menselijke ontwikkeling voert. Via het cultiveren van Aandacht 
en Gewaarzijn en het Trainen van je geest komen we tot de praktijk van Medi-
tatie als transformatieve discipline. Het thema het Spirituele Pad verdiept je 
begrip van wat spirituele ontwikkeling inhoudt, terwijl de thema’s Relaties en 
Reactiviteit laten zien hoe deze ontwikkeling zich manifesteert in onze inter-
acties met anderen.  
 
Het thema Bewustzijn Ontwikkeling biedt een gestructureerd kader om je ei-
gen ontwikkeling in kaart te brengen. De latere hoofdstukken over Zingeving, 
Leiderschap, Wijsheid en Waarheid completeren de cirkel, waarbij we terug-
keren naar de fundamentele vraag: Hoe kunnen we onze unieke potentie re-
aliseren en tegelijkertijd de grenzen van het zelf overstijgen? 
 
Bewustzijn Ontwikkeling 
Onze potentiële Bewustzijn Ontwikkeling bestaat uit een doorgaand proces 
van bewust omvatten van een inhoud en het vervolgens bewust overstijgen 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

16 
 

ervan. In dit proces onderscheid ik 4 Fasen (chronologisch), de Autonome, 
Emotionele, Mentale en Realisatie Fase en 5 subfasen per Fase:    
 
 

 
 
 
Dit ontwikkelingsmodel vormt een rode draad doorheen het boek, ook waar 
het niet expliciet wordt genoemd. Elke sectie van het boek belicht aspecten 
die relevant zijn in verschillende ontwikkelingsfasen – van de fundamentele 
perceptuele vaardigheden tot de hoogste wijsheid. 
 
De paradox van 'doen' en 'zijn', van actieve ontwikkeling en passieve ontvou-
wing, vindt haar oplossing in het inzicht dat de waarheid absoluut relatief is – 
altijd afhankelijk van het bewustzijnsniveau van waaruit we haar beschou-
wen. Wat op één niveau een contradictie lijkt, wordt op een hoger niveau een 
complementaire eenheid. 
 
In die zin is dit boek zowel een praktische gids als een uitnodiging tot trans-
formatie – een reis van persoonlijke ontwikkeling naar spirituele bevrijding, 
waarin jij zowel de reiziger als de bestemming bent. 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

17 
 

Het boek is zo gestructureerd dat je het in één keer, maar beter in delen kan 
lezen én doen. Doen omdat een aantal teksten toepassingen in zich hebben, 
en ieder thema afgesloten wordt met een of meerdere Integratie Oefeningen. 
Ik adviseer je met nadruk om vooral ook de oefeningen te doen, want inzich-
ten kunnen wel enthousiasmeren, maar brengen op zich geen gedragsveran-
dering. 
 
Met dank aan Brigitte Hermans voor haar correcties en suggesties om helder 
te formuleren en consistent te schrijven. 
 
Heb een goed hart, 
Ramo de Boer.        
  
Utrecht, Februari 2026 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

19 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                      

 

 

 

 

 

 

Perceptie 
 

 

 

 

 

 

 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

20 
 

 
 
       
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Inleiding Perceptie 

 
 
Wat we waarnemen is een perceptie, niet de waarheid   
Marcus Aurelius 
 
Deze stelling lijkt op de titel van dit boek, De Waarheid is Absoluut Relatief. 
Stilstaan bij perceptie en de werking ervan onderzoeken is cruciaal als we 
ons daadwerkelijk verder willen ontwikkelen en uiteindelijk bevrijden van 
hoop en angst. Terugkijkend op mijn eigen ontwikkeling is perceptie, hoe 
deze tot stand komt en hoe ik die kan beïnvloeden, van meet af aan de rode 
draad in mijn nieuwsgierigheid en ontwikkeling geweest. Al jong had ik in de 
gaten dat wat ik waarnam niet hetzelfde was als mijn ouders, zus en anderen 
waarnamen. Terugkijkend zie ik dat ik mij toen ook al rudimentair bewust was 
dat ik mijzelf kon waarnemen.  
 
Perceptie is immers niet alleen onze zintuiglijke waarneming van onze directe 
omgeving (buiten), het is ook onze zintuiglijke waarneming van onszelf (bin-
nen). Maar niet alleen lichamelijke sensaties als prettig en onprettig of pijn-



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

21 
 

lijk, maar ook gevoelens en emoties, en beelden en gedachten (boven). In 
feite alles wat we kunnen waarnemen. Dit tezamen vormt onze ervaring en 
perceptie. Perceptie is de aanleiding voor betekenis en zingeving. Problemen 
ontstaan omdat we makkelijk onze perceptie verwarren met wat we denken 
dat de waarheid is.  

Dit komt omdat onze ervaring voortkomt uit onze zintuiglijke waarneming. De 
interpretatie zélf van deze waarneming (wat we ervan vinden) is zo snel en 
geautomatiseerd dat we die niet waarnemen. Wat we vinden van onze omge-
ving en onszelf zien we niet als een persoonlijk perspectief, maar als de waar-
heid. Het is tenslotte wat we waarnemen, dus zo is het!  

Hier ligt de essentie van het levenswerk – door onze identificatie en vereen-
zelving met onze waarneming – fysiek, emotioneel en mentaal – zitten we er 
te dicht op. We hebben letterlijk en figuurlijk geen overzicht en missen daar-
door het directe inzicht dat perceptie niet gelijk staat aan de waarheid. Nodig 
is dat we onze waarneming meer bewust maken waardoor we als het ware 
door de voorgrond heen meer zicht krijgen op de achtergrond.  

Deze teksten over perceptie benaderen waarneming en perceptie vanuit ver-
schillende gezichtspunten en op verschillende manieren. Centraal staat het 
onderzoeken van het fenomeen perceptie, hoe deze tot stand komt, en hoe 
je deze door bewustere waarneming en interventie kunt beïnvloeden. 
Het is een goed begin van dit boek omdat alle volgende thema’s ook voortko-
men uit, en samenhangen met onze (bewuste) perceptie.  

Het doel is bewuster waar te nemen om van daaruit onze perceptie naar keus 
te kunnen verruimen en bijsturen. Anders gezegd, je onderzoekt de in jouw 
ontstane emotionele/mentale algoritmen op hun doel en resultaat, en stuurt 
bij naar eigen keuze. Een belangrijke vorm van vrijheid, die paradoxaal ge-
noeg ook altijd beperking nodig heeft.  

Maar daarover meer verderop in het boek. 

 

 

 

 

 

 

 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

22 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Perceptie – ik zie, ik zie wat jij niet ziet!? 
 
Vroeger deden we als kinderen vaak het spelletje ‘ik zie, ik zie wat jij niet ziet!’ 
Je moest dan raden wat de ander zag met vage hints over wat die ander wel 
zag en jij (nog) niet. Je won als je de hints zo vaag of misleidend wist te houden 
dat de ander het niet raadde en het opgaf. Of de ander als die wel het object 
wist te raden. Het spelletje ging exclusief over de zogenoemde objectieve ei-
genschappen van het geobserveerde en hield zich helemaal niet bezig met 
de psychologie van onze waarneming. Dat is wel iets wat we in onze volwas-
senwording al snel (moeten) leren.  
 
Wat ik zie is namelijk niet altijd, of heel vaak niet, wat jij ‘ziet.’ We kunnen het 
wel eens zijn over de visuele uiterlijkheden van het object – ik zie wat jij ook 
ziet — maar zullen verschillen in de betekenisgeving of interpretatie van wat 
we zien. Waarneming is, hoe simpel het op het eerste gezicht ook lijkt, een 
vrij gecompliceerd proces waarbij zowel onze zintuigen als geest onlosma-
kelijk betrokken zijn. Een oude en interessante wijsheid over onze vooringe-
nomen waarneming is deze van Moellah Nasrudin (1208-1284), de beroemde 
wijze uit de Islamitische Soefi traditie. 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

23 
 

De Sleutel in het Donker 1 
Moellah Nasrudin kroop op handen en voeten over de grond, pal onder de 
lantaarn. Geen houding voor een man van het geloof, en dat om twee uur ’s 
nachts. Drinken mag niet, maar als je het al doet, dan toch zeker niet zo open-
lijk. Dat roept vragen op. ‘Moellah, wat doe je daar?’ De moellah zocht de 
sleutel van zijn huisdeur. Nu vond men de moellah een rare, maar hij was wel 
populair, dus al gauw kroop hij met het halve dorp over de grond, op zoek 
naar zijn huissleutel. Twee uur werd drie uur, drie uur werd half vier.  
 
Haast en spoed woonden nog niet in het dorp van Nasrudin, dus iedereen 
zocht vlijtig door. Maar niets is onuitputtelijk en ook aan het geduld van de 
dorpelingen kwam ten slotte een einde. Nadat ze voor de zoveelste keer de 
hele omgeving rond de lantaarn hadden uitgekamd en elk steentje twintig-
maal hadden omgekeerd waren ze het zat. ‘Weet je zeker dat je hem hier ver-
loren bent? Nee, stelde Nasrudin, ik verloor hem dichter bij huis, maar daar 
is het zo donker. Hier in het licht zoekt het makkelijker …’ 
 
Waarneming en perceptie 
Waarneming en perceptie zijn een essentieel deel van ons leven. Eigenlijk ís 
het ons leven, ons bewustzijn ís waarneming (wat het verder is weten we on-
danks alle technisch-wetenschappelijke vooruitgang nog steeds niet zo 
goed. Deze twee begrippen worden soms als hetzelfde gezien en soms als 
verschillend uitgelegd. Voor dit onderzoek hanteer ik de volgend definitie: 
 
‘Waarneming, ook wel perceptie genoemd, is het proces van het verwerven, 
registreren, interpreteren, selecteren en ordenen van zintuiglijke informatie.’  
 
Interessant is dat waarneming zowel een technische als een filosofische 
kant heeft: 
• hoe vindt het proces plaats waarbij een externe stimulus een intern beeld    
   oplevert? 
• hoe hangt ons wereldbeeld met onze waarneming samen – ofwel, hoe    
   wordt kennis geproduceerd? 
 
Om beiden in perspectief te brengen kijken we kort terug in de geschiedenis, 
waarbij ik voor de zorgvuldigheid aanteken dat mijn visie en keus hier  
uiteraard een van de mogelijke zienswijzen is! 
 
—————— 
1  Moella Nasroedin, De Sleutel in het Donker. Samenstelling Wim van der   
     Zwan, Altamira—Brecht 2000 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

24 
 

Wetenschapsfilosofie 2 
Een manier van kijken naar de geschiedenis die van belang is voor ons onder-
werp, is een wetenschapsfilosofische, en dan met name de overgang van het 
christelijk-aristotelische wereldbeeld naar het natuurwetenschappelijke we-
reldbeeld. Het christelijk-aristotelische wereldbeeld stond dicht bij de dage-
lijkse waarneming en ervaring van de werkelijkheid - zeg maar onze ‘common 
sense’ of gezond verstand. In dit middeleeuwse perspectief heeft het univer-
sum een aantal kenmerken: 
 
1. Het hemelgewelf draait rond de aarde; 
2. De zon komt op en gaat onder; 
3. Slechts in het bovenmaanse (heelal) vindt men eeuwige regelmaat, hier 

in het ondermaanse heerst verval, bederf en chaos; 
4. Het heelal is een ronde, eindige koepel; 
5. Alles wat beweegt, houdt daar uiteindelijk ook weer mee op, tenzij er een 

kracht aan toegevoegd wordt. De enige uitzonderingen zijn de eeuwige, 
cirkelvormige bewegingen van de hemelkoepel en de planeten; 

6. Kleuren, geuren, geluiden, en tactiele zintuigervaringen hebben een re-
eel, fysisch bestaan; 

7. De hele kosmos, het planetenstelsel, de aarde, het planten en dierenrijk 
hebben hun plaats, functie en waarde. Ze staan in dienst van de mens. 
Niet alleen de aarde staat in het middelpunt van de kosmos (geocen-
trisme), maar ook de mens (antropocentrisme) 

 
Deze middeleeuwse visie op beweging en rust wordt verlaten door een 
nieuwe benadering door Galilei en Newton, die beiden de splitsing tussen 
beide sferen opheffen aan de hand van wiskundige constructies: zij willen 
beide sferen op dezelfde manier begrijpen – zo boven, zo beneden. 
 
Objectief en subjectief 
Kenmerkend voor deze voormannen van de wetenschappelijke revolutie is 
dat zij hun ogen niet geloofden! Galilei komt onder andere door de mathema-
tische traditie van Pythagoras tot een mechanistische filosofie, waarin de 
werkelijke wereld gelijkgesteld wordt met de fysische wereld. Hij komt 
hier tot een tweedeling, namelijk subjectieve en objectieve eigenschappen  
van de werkelijkheid. 
—————— 
2  Wetenschapsfilosofie is een discipline in de filosofie die zich bezighoudt met het kritisch on-
derzoek naar de vooronderstellingen, de methoden en de resultaten van de wetenschappen. 
Daarbij rekent ze behalve de natuurwetenschappen bijvoorbeeld ook de sociale wetenschap-
pen, de psychologie en de economie tot haar studiegebied. Mijn favoriete onderdeel van de filo-
sofie! 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

25 
 

• Subjectief: deze bestaan uit ervaringen, zintuiglijke waarnemingen die 
gebonden zijn aan het waarnemende subject — kleur, geur, smaak, ge-
luid en tactiele eigenschappen (in de middeleeuwen nog als fysische re-
aliteiten beschouwd) 

 
• Objectief: eigenschappen die aan fysische objecten worden toegeschre-

ven (grootte, vorm, beweging en rust) 
 
Descartes bouwt dit verder uit, mede door onderzoek naar de afbakening tus-
sen objectieve en subjectieve fenomenen: hij stelt dat zintuiglijke gewaar-
wordingen – zoals geur, kleur en geluid — overeenkomen met de constellatie 
in de fysische wereld, dus zijn het objectieve eigenschappen (net als bij Gali-
lei), terwijl de waarneming ervan ook bij Descartes bij de subjectieve eigen-
schappen terugkomt.  
 
Bij de subjectieve eigenschappen plaatst Descartes ook bewustzijnstoe-
standen en activiteiten als herinneren, denken, willen en verbeelden. Hij 
noemt de objectieve en subjectieve eigenschappen van de werkelijkheid res-
pectievelijk fysisch en psychisch. Descartes meent dat de aard van de relatie 
tussen lichaam en ziel niet vatbaar is voor de filosofie en komt tot zijn dualis-
tische filosofie: de mens is een samenstel van twee volledig onafhankelijke 
substanties: lichaam en ziel. Hierdoor is een oorzakelijk verband tussen bei-
den onmogelijk geworden. Hij moest dus wel concluderen “ik denk, dus ik 
ben”, anders zou er niemand zijn! 3 
 
Problemen 
Er ontstaan hier filosofische en wetenschappelijke problemen door een na-
tuurwetenschappelijk wereldbeeld zonder plaats voor de menselijke geest: 
er is alleen exclusieve aandacht voor objectieve fenomenen en men negeert 
subjectieve fenomenen. 
 
Probleem is hier dat:  
▪ de wetenschap zelf gebaseerd is op het contact tussen subject en object 

(wereld): 
▪ mens is lichaam én geest — waarnemingen, ervaringen én een fysisch 

object. 
—————— 
3 René Descartes kwam tot zijn beroemde "Cogito ergo sum" (Ik denk, dus ik ben) via methodi-
sche twijfel. In zijn "Meditaties over de Eerste Filosofie" (1641) twijfelde hij systematisch aan 
alles wat hij kon betwijfelen - aan zijn zintuigen, aan de externe wereld, zelfs aan wiskundige 
waarheden. Maar hij realiseerde zich dat één ding onbetwijfelbaar was: het feit dat hij twijfelde 
betekende dat hij moest bestaan als twijfelend/denkend wezen.  



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

26 
 

Kortom, beiden zijn relationeel terwijl er geen relatie verondersteld wordt. De 
geboorte van de psychologie als zelfstandig onderzoeksgebied ontstaat 
doordat Descartes het mentale, ofwel bewustzijn, als apart onderzoeksge-
bied noemt. Er ontstaan dan twee stromingen. 
 
Rationalistische en Empirische psychologie 
Sinds de wetenschappelijke revolutie hebben filosofen getracht de vraag 
naar de rechtvaardiging van kennis te beantwoorden door zich te beroepen 
op de geldigheid van een kennisbron. Een geaccepteerde juiste bron bete-
kent dat men dan nog slechts het correcte gebruik ervan dient aan te tonen. 
Er worden in de regel twee bronnen van (wetenschappelijke) kennis onder-
scheiden: 
 
1. de ervaring     — de zintuiglijke waarneming van de empirie > empirisme 
2. het verstand  — de principes van de ratio > rationalisme 
 
De verschillen tussen de empirische- en de rationalistische benadering wa-
ren ook van invloed op het psychisch mechanisme dat beiden veronderstel-
den; hoe wordt kennis psychologisch door de menselijke geest 'geprodu-
ceerd’? 
 
Het Empirisme 
▪ veronderstelt dat de geest langzamerhand wordt gevuld met zintuiglijke 

informatie 
▪ deze accumulatie geeft kennis over de omgeving 
▪ deze ervaringen zijn de bouwstenen voor algemene inzichten die via as-

sociaties van de bouwstenen tot stand komen. 
 

Het centrale probleem is hier dat de empiristen nooit bevredigend hebben 
kunnen beantwoorden hoe zintuiglijke ervaringen omgezet worden in begrip-
pen (hoe worden warmte en licht vuur?) 
 
Het Rationalisme 
• veronderstelt dat de geest van nature al bepaalde vermogens, zoals re-

deneren en voorstellen, bezit. 
 

Het probleem van de rationalisten is dat onduidelijk blijft wat het verband is 
tussen zintuiglijke ervaringen en deze aangeboren vermogens. Immers, ze 
kunnen het bestaan van deze vermogens alleen vaststellen aan de hand van 
dezelfde feiten die de aanleiding waren om hun bestaan te veronderstellen 
(drogredenatie). 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

27 
 

Reflectie experiment  
We hebben gezien dat de oude psychologische stromingen van het empi-
risme en het rationalisme problemen hadden met het verklaren van de ‘pro-
ductie’ van kennis. Hoe zie jij dat: Wat is kennis en hoe denk jij dat je "kennis" 
produceert – vanuit waarneming, ratio, beiden of anderszins — en probeer 
dat eens te beargumenteren voor jezelf. 
 
Gestaltpsychologie – een visie op waarneming 
Gestalt is een wetenschappelijke richting in de psychologie die stelt dat din-
gen primair in hun geheel worden waargenomen (gestalten,) en niet als de 
som van door associatie verbonden elementen. De legende wil dat de ge-
staltpsychologie geboren werd 2 jaar nadat de interesse van de psycholoog 
Max Wertheimer tijdens een treinreis in 1910 gewekt werd door het optische 
‘gedrag’ van de telegraafpalen en kabels langs het spoor.  
 
Wanneer je vanuit een rijdende trein naar de opeenvolgende telegraafpalen 
en draden kijkt, zie je niet simpelweg individuele palen die één voor één voor-
bijglijden. In plaats daarvan ervaar je een vloeiende, continue beweging — 
alsof de palen en kabels zelf bewegen of "golven" maken. Dit is een illusie van 
beweging tussen discrete, statische objecten. 
Dit fenomeen was problematisch voor de Associatie school omdat zij waar-
neming verklaarden als een optelsom van individuele sensaties — elemen-
taire bouwstenen die door associatie worden samengevoegd. Maar wat 
Wertheimer zag was dat de ervaring van beweging niet te herleiden was tot 
de som van de waarnemingen van individuele palen. De beweging ontstaat in 
de perceptuele organisatie zelf. 
 
In de daaropvolgende twee jaar deed Wertheimer onderzoek en kwam met 
een hypothese over datgene waarmee het organisme individuele, opeenvol-
gende indrukken in een verenigde waarneming van constante beweging wist 
te vertalen (de Phi—factor). Hoewel Wertheimer hier vaststelde wat er ge-
beurde, was er nog geen antwoord op hoe dat dan gebeurde. Rond de notie 
dat er – anders dan bij de associationisten – een meer complexe rol in dit pro-
ces was van het subject (organisme, de waarnemer) ontstond er een nieuwe 
psychologische school. 
 
De School van Berlijn 
Wertheimer, Köhler, en Koffka maakten hier deel van uit en zij deden in 
hoofdzaak onderzoek naar de waarneming – met als doel te bewijzen dat 
vormgeving meer is dan de som van haar bestanddelen. Hun conclusies 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

28 
 

toonden aan dat waarneming gestructureerd wordt op basis van bepaalde 
wetmatigheden — deze zijn samengevat in de zogenaamde ‘gestaltwetten’. 
 
Ze verklaren waarom de subjectiviteit van een mens in samenspel met een-
voudige omgevingsimpulsen de waarneming bepaalt. De gestaltwetten orga-
niseren volgens de gestalttheorie de waarneming, en maken de scheiding 
tussen ‘figuur’ en ‘grond’ (voorgrond en achtergrond) in de omgeving moge-
lijk. De gestalt- en groeperingswetten zijn ook van toepassing op andere dan 
de visuele gebieden van de zintuiglijke waarneming. 
 
Voorbeeld 
In de muziekwaarneming wordt een instrument of de stem van de zanger dik-
wijls waargenomen als figuur terwijl op de achtergrond de muziek door-
speelt. Welke vorm telkens figuur of achter— grond wordt, wordt door onaf-
hankelijke organisatieprincipes van de mens (subjectiviteit) geregeld. Zo be-
palen bijvoorbeeld bepaalde voorkeuren, actuele levensthematieken, maar 
ook een aantal remmingen, zoals blindheid en gehoorstoornissen, de aard 
van de menselijke waarneming. 
 
Het Gestaltprincipe 
Dit principe is een psychologische theorie die stelt dat de menselijke geest 
een geheel ziet voordat hij de individuele delen ziet. Het is gebaseerd op het 
idee dat "het geheel meer is dan de som der delen" (Aristoteles). Dit betekent 
dat we vaak een geheel beeld of idee zien, zelfs als het uit verschillende delen 
bestaat. 
 
Toepassing van de Wet van Pregnantie 
De Wet van Pregnantie is van toepassing op verschillende aspecten van per-
ceptie, waaronder visuele perceptie, auditieve perceptie en cognitieve pro-
cessen. 
 
• Visuele perceptie: 

Wanneer we naar een complex beeld kijken, hebben we de neiging om 
het te zien als een geheel, in plaats van ons te concentreren op de indivi-
duele delen. We zien bijvoorbeeld een gezicht in plaats van afzonderlijke 
ogen, een neus en een mond. 
 

• Auditieve perceptie:  
Wanneer we naar muziek luisteren, horen we een melodie in plaats van 
afzonderlijke noten. 
 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

29 
 

• Cognitieve processen:  
Wanneer we een probleem oplossen, proberen we vaak een algemeen 
begrip of een overzicht te krijgen voordat we ons concentreren op de de-
tails. 

 
Pregnantie is een Gestaltprincipe dat beschrijft hoe het menselijk brein com-
plexe informatie onbewust vereenvoudigt tot de meest eenvoudige, herken-
bare patronen. Het staat ook bekend als de ‘wet van de eenvoud’ of ‘wet van 
de goede gestalt en stelt dat we visuele elementen interpreteren in hun 
meest logische en complete vorm. Dit principe verklaart waarom we bijvoor-
beeld de Olympische ringen als vijf afzonderlijke cirkels zien in plaats van als 
een reeks complexe, overlappende lijnen.  
 
• Basisprincipe:  

Mensen hebben de neiging om patronen te zien die regelmatig, uniform 
en geordend zijn, omdat dit minder cognitieve inspanning vereist. 
  

• Simplificatie:  
Complexe of ambigue visuele input wordt door het brein teruggebracht 
tot een vereenvoudigde, coherente vorm om de informatie te kunnen ver-
werken en onthouden.  
 

• Toepassing:  
Dit principe wordt veel gebruikt in grafisch ontwerp, user experience (UX) 
design en branding om ervoor te zorgen dat logo's, iconen en websites 
direct herkenbaar en begrijpelijk zijn.  
 

• Vertaling:  
Het Duitse woord 'Prägnanz' betekent bij benadering 'beknopt', 'krachtig' 
en 'betekenisvol'.  

 
Gestaltwetten 
De wet van pregnantie staat centraal in het gestalttheoretisch onderzoek, en 
stelt dat we geneigd zijn om onze ervaring (onbewust) te ordenen op een wijze 
die regelmatig, symmetrisch, eenvoudig en betekenisvol is. Er wordt van uit-
gegaan dat het resultaat van een waarneming stabiel is en dus ook blijvend, 
in de mate dat de impulsvoorwaarden van de omgeving dit toelaten.  
 
Klassieke voorbeelden van groeperingswetten van de waarneming zijn: 
 
 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

30 
 

De wet van de gelijksoortigheid  
 

 

 
Wanneer een aantal dingen tegelijk worden waargeno-
men, dan bestaat de neiging om dezelfde of gelijkaar-
dige dingen in zo homogeen mogelijke groepen samen 
te brengen.  
 
 
 

Wet van de nabijheid 
 

 

 
De neiging om dingen die dicht(er) bij elkaar staan als 
een groep te zien, en niet meer als afzonderlijke dingen. 
 
 
 

 
Wet van het gemeenschappelijk lot 
 

 

 
De indeling in groepen blijft bij de verandering zoveel 
mogelijk behouden, zodat de groepen vormvast zijn, 
ook al bewegen de afzonderlijke onderdelen van de 
groep zich. 
 

 
 

 

 
Wet van de continuïteit 
 

 

De wet van de continuïteit stelt dat elementen van ob-
jecten de neiging hebben te worden gegroepeerd, en 
daarom geïntegreerd in perceptuele gehelen als ze 
worden uitgelijnd binnen een object. Wanneer er een 
snijpunt is tussen objecten, hebben mensen de neiging 
om de twee objecten waar te nemen als twee enkele 
ononderbroken entiteiten. 
 

 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

31 
 

Wet van de afsluiting 
 

 

Wanneer een patroon zowel een open als een afgeslo-
ten verloop kan hebben, dan krijgt het afgesloten ver-
loop de voorkeur. We neigen om onderbrekingen te ne-
geren en de figuur af te maken, om bekende beelden en 
vormen te creëren. 
 

 
Gehelen 
Wertheimer argumenteerde dat het niet zo is dat het ontvangende organisme 
(wij dus) de samenstellende stimuli apart inneemt, maar hele configuraties 
(gestalten). Wanneer het geheel (figuur) onderbroken of incompleet is, dan 
heeft het subject (wij dus) de neiging om toch het geheel te zien, of actie te 
ondernemen om de missende delen aan te vullen. Als dat niet lukt dan zullen 
we een meetbare spanning en frustratie ervaren. 
 
Het fundamentele probleem wat de vroege gestalttheoretici aanpakten was 
dus juist die vraag van het organiserende principe: hoe geven we betekenis 
aan het experientiele veld zodat wat we zien en weten een coherent geheel 
vormt, en niet een (over)vloed van stimuli? Denk ook aan de tegenwoordig 
vaak gebruikte ‘diagnose’ dat we overprikkeld zijn, ofwel er geen coherent, 
betekenisvol en zinvol geheel van kunnen maken! 
 
Hun antwoord was dat de fundamentele, relevante eenheid van perceptie 
een significant, betekenisvol geheel is. Organisatie, een georganiseerde fi- 
guur, is de elementaire bouwsteen van perceptie, en van het subjects’ ant-
woord op de perceptuele stimulus. Onduidelijk is nog op dit punt of het deze 
georganiseerde gehelen nu in de natuur aanwezig zijn, of in het waarne-
mende organisme. Het onderzoek van Wertheimer en kompanen leidde uit-
eindelijk niet tot het niveau van de 'harde' wetenschappen. Dit heeft mede te 
maken met de tautologische aard - een cirkelredenering waarin niets wordt 
bewezen - van vele van de geformuleerde wetten. We nemen als voorbeeld 
hiervan de wet van Pregnantie. 
 
Goede gestalt 
Hierboven zagen we dat er bij het pregnantieconcept van wordt uitgegaan dat 
het resultaat van een waarneming stabiel is en dus blijvend, in de mate dat 
de impulsvoorwaarden van de omgeving dit toelaten. Daar wordt nog aan 
toegevoegd dat deze configuraties "zo goed zijn als de omstandigheden 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

32 
 

toelaten" (‘goede gestalt’). Hierdoor ontstond het idee dat de kwaliteit van de 
gestalt meetbaar is, maar helaas bleek dat een illusie. 
 
De afhankelijke variabele (‘goede gestalt’) die volgens de wet variabel is in 
relatie tot de onafhankelijke variabele (heersende omstandigheden) kon al-
leen gedefinieerd worden in de termen van diezelfde omstandigheden, en 
vice versa. Achteraf ligt voor de hand dat het ontbrekende element in de heer-
sende omstandigheden juist de interesse, behoefte of motivatie van het sub-
ject is, van degene die waarneemt! 
 
Kurt Lewin – ontwikkeling van de veldtheorie 
Lewins grote bijdrage was om het gestaltmodel uit het laboratorium te bren- 
gen naar het veel complexere dagelijks leven. Juist de beperking van labora-
toriumonderzoek met dieren was grotendeels verantwoordelijk voor het ont-
brekende element van de organisatie van het veld door het organisme - de 
waarnemer - zélf. Het verschil ligt in het binnengaan van, of bewegen door, 
een al gegeven bestaand veld door onszelf. We moeten dan onze waarne-
ming van het veld gebruiken om ons uiteen te zetten met dat veld. Al doende 
zullen we dan tegelijkertijd trachten bepaalde gewenste doelen te bereiken 
en slechte uitkomsten te vermijden. 
 
De behoefte organiseert het veld 
Deze stelling van Lewin zegt dat — 

‘alles in het veld door het organisme wordt gezien als belangrijk of niet, vanuit 
zijn of haar eigen behoeften, afhankelijk van de waargenomen status als een 
potentiële hulp of obstakel in de bevrediging van die behoeften.’  

Lewin kwam tot deze stelling gebaseerd op zijn ervaringen en waarnemingen 
in WO1 – hij argumenteerde dat een soldaat op het slagveld zal zien wat hij 
op dat moment nodig heeft (om te zien). In de gestalttheorie is het ‘veld’ de 
dynamische interactie tussen een individu en zijn/haar omgeving, die bestaat 
uit de totale situatie op een bepaald moment. Dit veld is een complex net-
werk van relaties en interacties, waarin de mens en zijn omgeving onlosma-
kelijk met elkaar verbonden zijn en elkaar wederzijds beïnvloeden.  
Het komt er uiteindelijk op neer dat perceptie in het geheel geen ‘ontvangen’ 
is, maar een actief proces – waarbij wij zélf de betekenis gevende factor zijn. 
Van daaruit – en daarin zit ook het fenomenologische4 aspect van de gestalt-
—————— 
4  Fenomenologie komt van het Griekse phainomai, en betekent verschijnen. Edmund Husserl, 
de grondlegger van de filosofische fenomenologie, zoekt het ‘fundament voor een gefundeerde 
filosofie in de fenomenen, in de werkelijkheid zoals deze verschijnt, en zich voordoet aan het 
bewustzijn.’ 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

33 
 

visie – kunnen we stellen dat er geen absolute objectieve waarheid of werke-
lijkheid bestaat, maar alleen een grote verscheidenheid van subjectieve per-
cepties.  
 
Het doel van Gestalttherapie kunnen we dan ook omschrijven als —  
het ontdekken van de vele aspecten van de perceptuele mogelijkheden om 
vandaaruit te komen tot een meer adequate perceptie van de totale relatio-
nele situatie.  
 
De paradox in het formuleren van wetten en principes – van waarneming of 
zoals hieronder van een veldtheorie, is dat zij op zichzelf weer onze waarne-
ming beïnvloeden! 
 
Belangrijkste principes van de Gestalt veldtheorie 5 
 
1. Mensen kunnen niet in isolatie begrepen worden maar alleen als inte-

graal en interactief deel van hun sociaal-culturele achtergrond en fysieke 
omgeving 
 

2. Het veld bestaat uit alle interactieve fenomenen van individuen en hun 
omgeving en alle aspecten van dat veld zijn potentieel invloedrijk en on-
derling verbonden 
 

3.  Menselijk gedrag kan niet toegeschreven worden aan een enkele oorzaak 
maar komt voort uit de in elkaar grijpende krachten van het veld – of als 
een functie van de organisatie of constellatie van het veld als geheel 

 
4.  Het veld en de daarin opererende krachten zijn voortdurend in beweging. 

Individuen veranderen voortdurend hun perceptie van het veld als ze het 
anders organiseren en begrijpen, van moment tot moment. 

 
5.   Mensen organiseren en reorganiseren actief hun perceptie van hun om- 
       standigheden (of veld) door constant bepaalde aspecten van het veld tot      
       figuur (voorgrond) te maken waardoor andere (achter)grond worden en  
       vice versa — de behoefte of interesse organiseert het veld. 
 
6.  Mensen geven zo aldoende de gebeurtenissen die ze ervaren individue- 

le betekenis. 
 
—————— 
5  Developing Gestalt Counseling, Jennifer Mackewn 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

34 
 

7.    Op deze wijze dragen ze bij aan de creatie van hun eigen omstandighe-
den of doorleefde ervaringen (ze co-creëren het veld) en hebben existen-
tiële verantwoordelijkheid voor hun eigen leven of ten minste voor de be-
tekenis die zij aan hun leven geven. 

 

8. Menselijk gedrag en ervaring vinden plaats in het heden en iemands ge-
drag kan alleen verklaard worden in termen van het huidige veld. 

 

9. Als alle aspecten van het veld onderling verbonden zijn dan zal verande-
ring in elk deel van het veld waarschijnlijk het hele veld beïnvloeden. 

 

 

Conclusie 

Als we de principes van de gestalt veldtheorie zien als een geheel, in plaats 
van ieder principe als afzonderlijk, dan ontstaat er een perceptie van de wer-
kelijkheid die vooral praktisch is. Dit pragmatisme doet recht aan de fenome-
nologie waaraan de gestaltpsychologie schatplichtig is, en aan de conclusie 
dat vanuit deze principes geen sprake kan zijn van een absolute waarheid. 
Beantwoordt dit enigszins de vraag hoe kennis ontstaat? Ja, enigszins omdat 
de ontwikkeling en kwaliteitsverbetering van ons wereldbeeld evident is. Wat 
nog veel meer aandacht behoeft volgens mij is inzicht in hoe individuele per-
cepties worden tot een groeps, cultuur of nationale perceptie, en vice versa. 

 

Vraag blijft in hoeverre we überhaupt zicht kunnen krijgen op individuele— en 
groepsperceptie. Perceptie is, zoals we hierboven zagen, een dynamisch re-
sultaat van de wisselwerking met de omgeving. In de uiting van het perspec-
tief in ons gedrag is wel iets op te maken over het actieve perspectief van een 
individu of groep, maar dat biedt niet afdoende inzicht in de essentie van de 
interactie met de omgeving. Daarvoor zullen we met het individu/groep zelf 
in contact moeten treden om in dialoog deze essentie tot een gestalt, een 
betekenisvol geheel te maken. 

 

 

 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

129 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Het Spirituele Pad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

130 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Inleiding Het Spirituele Pad 
 
Het gebied waar ik al decennia praktisch en theoretisch onderzoek doe noem 
ik ‘van persoonlijke ontwikkeling naar spirituele bevrijding.’ Het is de bewe-
ging die de meeste zoekers gaan, startend met werken aan ons zelf naar het 
overstijgen van ons zelf.  
 
Persoonlijke ontwikkeling kunnen we omschrijven als het bewuste proces 
van zelfverbetering waarbij je werkt aan je vaardigheden, mindset en zelfken-
nis om je potentieel te verwezenlijken en effectiever te functioneren in ver-
schillende levensgebieden, denk aan Maslows begrip ‘zelfrealisatie.’ Dit 
spectrum loopt van laagdrempelige vaardigheidstrainingen tot intensieve 
confronterende therapie. 
 
Spirituele bevrijding is het overstijgen van ons inherent beperkte zelf met haar 
in onze levensloop ontstane innerlijke beperkingen, illusies en identificaties 
die je ware natuur verhullen, waardoor je een diepere vrijheid, vrede en ver-
binding met je essentie ervaart, denk aan Maslows begrip ‘zelftranscenden-
tie.’ Het praktische spectrum loopt van het trainen van je geest door bijvoor-
beeld compassiebeoefening via meditatie tot de nondualistische nonme-



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

131 
 

ditatie. Hoewel onze ontwikkeling naadloos kan overgaan van de fase van 
persoonlijke ontwikkeling in die van spirituele bevrijding, is dat geen automa-
tisme. Waar in de persoonlijke fase de aandacht voor al uitgaat naar het be-
werken en aanpassen van ons zelf voor bijvoorbeeld meer zelfvertrouwen en 
vaardigheid, gaat in de spirituele fase de aandacht vooral uit naar het ont-
mantelen van onze diepgewortelde vereenzelviging met in ons ontstane be-
perkingen op emotioneel en mentaal gebied. 
 
De fasen kunnen elkaar chronologisch opvolgen, maar ook omgekeerd voor-
komen, eerst starten met spirituele beoefening en dan persoonlijke ontwik-
keling met bijvoorbeeld therapie of parallel. In mijn leven hebben beide zich 
lange tijd parallel vormgegeven. De aanzet daarvoor was 45 jaar geleden mijn 
start met het unieke en innovatieve experiment in Poona, India, op de ashram 
van Bhagwan Sri Rajneesh. Uniek en innovatief was hier het integreren van de 
uit de human potential movement voortkomende therapievormen zoals En-
counter21 met dynamische meditatievormen.  
 
Hoe je overgang zich bij jou ook aandient, het is belangrijk te allen tijde je ge-
zond verstand en intuïtie te gebruiken. De overstijging van je zelf is geen vaar-
digheid die je als het je niet bevalt even naast je neer kan leggen. De overstij-
ging grijpt in op het fundament van je werkelijkheid – je geest. Het ontmante-
len van je identificatie met je beperkte zelf (ego) vraagt daarom om realisme, 
kennis, zorgvuldigheid, aandacht en compassie.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
—————— 
21 Encounter therapie was een intensieve groepstherapievorm uit de jaren ’60 -‘70 waarbij deel-
nemers in marathonsessies werden aangemoedigd tot directe, ongeremde emotionele expres-
sie en confrontatie met elkaar, met als doel authentiek contact en doorbraken in persoonlijke 
blokkades te bereiken. 
 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

132 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Spirituele ontwikkeling is simpel, maar niet makkelijk 
 
Ons leven bestaat in belangrijke mate uit opeenvolgende ontwikkelingspro-
cessen. Tot onze volwassenheid (± 25 jaar) gaat dat min of meer vanzelf, 
daarna vraagt ontwikkeling de nodige aandacht en inspanning. We kennen 
verschillende gebieden van ontwikkeling zoals emotioneel, intellectueel, re-
lationeel, sociaal, professioneel, maatschappelijk, en ook spiritueel.  
 
Deze laatste is waarschijnlijk de meest weerbarstige. Dat komt niet alleen 
door ‘valse profeten’ –  leraren die niet praktiseren wat ze prediken (zoals ge-
brek aan integriteit en vormen van grensoverschrijding), of te weinig kennis 
en ervaring hebben (zoals New Age, de praktijk van Magisch Denken) maar 
vooral ook door onze eigen onwetendheid. 
 
’In het land van de blinden is eenoog koning’ is een bekende zegswijze die 
goed aangeeft waar de schoen wringt. We zijn allen bij aanvang van ons spi-
rituele pad per definitie onwetend. Naast ons gezond verstand en intuïtie, en 
mogelijk enige kennis, hebben we weinig mogelijkheden om onderscheid te 
kunnen maken tussen authentieke leringen en beoefeningen, en New Age en 
andere beperkte richtingen.  



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

133 
 

Deze twee – onwetendheid en beperkt zicht – zijn een voedingsbodem voor 
problemen in onze spirituele ontwikkeling. Het is makkelijk de parallel te zien 
met onze vroege jeugd – aan het begin van onze spirituele ontwikkeling als 
volwassenen zijn we net zo afhankelijk en kwetsbaar als we waren tijdens 
onze ontwikkeling als kind. 
We ervaren een sterke overlevingsdrang, toen – denk aan de piramide van 
Maslow met de eerste fasen van lichamelijke behoeften, en veiligheid en ge-
borgenheid – maar ook nu, als we aankomen bij de hogere behoeften van zelf-
actualisatie en zelftranscendentie. Deze diepe behoefte aan zingeving doet 
ons op zoek gaan naar bevrediging, naar antwoorden op onze levensvragen. 
 
Blind vertrouwen is geen optie 
Zoals in een groot deel van ons leven hebben we anderen nodig om antwoor-
den te vinden, om ons mee uiteen te zetten en te verstaan. Deze creatieve 
ruimte van inzichtvorming wordt echter al te makkelijk door anderen benut, 
niet om ons te helpen onze eigen antwoorden te vinden, maar om hun eigen, 
vaak beperkte, ideeën te promoten – de onvermijdelijke tragedie van onze 
jeugd. Beperkt omdat deze ideeën en instructies niet leiden tot onze bevrij-
ding, tot een zich verruimend perspectief. 
 
Door onze inherente afhankelijkheid en onwetendheid is deze invloed niet te 
voorkomen, we hebben immers nood aan richting en inspiratie om onze weg 
te gaan – net als vroeger. Maar het is wel zaak om in deze kwetsbare fase te 
voorkomen dat we onnodige omwegen maken of vast komen te zitten in een 
beperkend perspectief. En dat kunnen we nu wel vermijden. Blind vertrou-
wen is echter geen optie, we moeten van meet af aan alert aanwezig zijn. 
 
Wat helpt om dit te voorkomen, en effectief onderscheid te kunnen maken 
tussen beperkende en verruimende perspectieven, is een adequate kennis 
van het hele pad van bewustzijn of spirituele ontwikkeling. De paradox hier is 
dat, aangezien wij het pad nog niet kennen, we ook voor dit Zicht afhankelijk 
zijn van anderen om ons dit te tonen. Met alle risico van dien. Er is echter uit 
de bestaande kennis in authentieke contemplatieve tradities en de westerse 
ontwikkelingspsychologie wel voldoende informatie te vinden om een rede-
lijk betrouwbaar zicht te krijgen op het Pad. 
 
Wel simpel, niet makkelijk 
De stelling in de titel van dit hoofdstuk betekent dat als je snapt hoe het me-
chanisme van bewustzijn ontwikkeling werkt en je de theorie en bijpassende 
technieken kent en toepast het redelijk simpel is. Het is geen hogere wis-
kunde, hoewel intellectueel wel uitdagend, maar een mengeling van vertrou-



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

134 
 

wen, gezond verstand, intuïtie en resonantie met je essentie. Wat echter he- 
lemaal niet zo makkelijk blijkt voor de meesten van ons, zeg maar moeilijk, is 
de praktijk van het spirituele pad. En zonder deze praktijk is er geen spiritueel 
pad of bewustzijn ontwikkeling. 
 
Het vergt vooral, waar we in onze jeugd ook vaak problemen mee hadden, 
discipline en doorzettingsvermogen. Vaak wordt dit verward met wilskracht 
(zoals ook bij verslaving verondersteld wordt dat je zonder dat er nooit vanaf 
komt) terwijl het vooral de combinatie van verlangen, inzicht en motivatie is. 
Verlangen naar bevrijding, inzicht in het Pad (theorie en praktijk), enthousi-
asme over het doel, en de motivatie en discipline die daaruit voortkomen lei-
den tot realisatie22. 
 
Structuur en richting 
Inmiddels ben ik meer dan 45 jaar actief met (mijn) bewustzijn ontwikkeling, 
heb drie spirituele leraren gehad, meerdere opleidingen en studies voltooid 
en al die jaren beoefend, van meditatie tot Dzogchen (non-dualisme in het 
Tibetaans Boeddhisme). In de afgelopen vier decennia heb ik met duizenden 
mensen individueel en in groepsverband gewerkt aan het faciliteren van hun 
autonomie en bewustzijn ontwikkeling. 
 
Al deze ervaring en kennis heb ik samengebracht in het model van de 4 Fasen 
van Bewustzijn Ontwikkeling23. Het doel van dit model is om een realistische 
leidraad te bieden als referentie waar je bent in je eigen ontwikkeling, en wat 
je kunt doen om verder te ontwikkelen. Dat overzicht helpt om te kijken wat 
en wie je wanneer nodig hebt, en waarvoor. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
—————— 
22 Zie hoofdstuk Van Inzicht naar Realisatie voor meer details. 
23 Zie ‘De 4 Fasen van Bewustzijn Ontwikkeling’ bij het thema Bewustzijn Ontwikkeling. 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

135 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Open aanwezigheid ís spirituele zingeving 
 
Een mooie column van Pieter Barnhoorn, ‘Mens, durf te leven (zonder dia-
gnose)!’ in de VK. Deed me denken aan een eerdere column van psychiater 
Esther van Fenema met de titel 'Geluk is geen product, maar een bijwerking 
van zingeving.’ Ik schreef daar een commentaar bij, 'Zingeven is een werk-
woord'24, waarin ik vaststelde dat de opinie die zij formuleerde: 'het toene-
mende onbehagen vraagt om bezinning maar vooral om zingeving,' mij uit het 
hart gegrepen is, maar dat zij niet met een antwoord komt.  
 
Ook Pieter Barnhoorn constateerde dat een groot deel van onze ogenschijn-
lijke lichamelijke en geestelijke klachten voortkomen uit een gebrek aan zin-
geving. Hij schrijft 'zingevingsvragen zijn spirituele vragen. Wie die vragen uit 
de weg gaat, krijgt vanzelf biologische of psychologische klachten.' 
  
Zeker, zingeving hoort bij het spirituele gebied. Maar daarmee is het pro-
bleem nog niet opgelost, want wat is spiritualiteit? Zingevingsvragen benoe-
—————— 
24 Zie deze tekst bij het Thema Zingeving. 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

136 
 

men als spirituele vragen is een synoniem voorstellen zonder uitleg van de 
betekenis. De term spiritualiteit is de laatste decennia sowieso helaas een 
van de meest gebruikte containerbegrippen geworden, die allerhande stro-
mingen omvat die grotendeels beloven dat als je hun perspectief, technieken 
of middelen gebruikt je zeker gelukkig, gezond en succesvol zult worden. En 
wie wil dat niet? 
 
De verzamelnaam daarvoor is New Age. Door die devaluatie zijn ook authen-
tieke stromingen zoals religies, levensbeschouwingen en andere bronnen 
van zingeving verdacht geworden. Wat overigens weinigen weerhoudt om 
zich zonder veel overweging over te geven aan die zoete beloften. Niet gek 
omdat de druk om zin te geven (ja, werkwoord) tegenwoordig erg groot is. 
Enerzijds is de oude verzuiling in 'bubbels van gelijkgestuurden' voorbij, maar 
nu zijn via internet en sociale media een multidiversiteit van 'bubbels van ge-
lijkgestemden' ontstaan.  
 
Het is er echt niet makkelijker op geworden. Inmiddels heeft opvoeding en 
milieu als een redelijke stabiele basis voor zingeving (lees, daar hoefde je dan 
verder niet zoveel meer over na te denken) grotendeels zijn tijd gehad en is er 
een overvloed aan zingevingsmogelijkheden, tenminste zo wordt ons door de 
sterk gecommercialiseerde zingevingsmarkt voorgespiegeld. 
 
Het aanbod belooft resultaat (want waarom zou je er anders aan beginnen?), 
snelheid (korte termijn resultaat) en doorgaans met weinig inspanning. De 
drie-eenheid van het liberale kapitalisme, populisme en marketing. In mijn 
ervaring en kennis van het spirituele pad is dat het resultaat wel benoemd 
wordt (bijvoorbeeld de wereld kunnen ervaren vrij van reactiviteit en concep-
tualisering) maar duidelijk is dat het veel aandacht, discipline (studie en be-
oefening) en tijd kost. Dus het is een lange termijn investering. 
 
Zingeven vraagt dus commitment aan het gaan van een weg van verdieping 
zonder garanties op enig resultaat. Kom daar nog maar eens om in een cul-
tuur die aan elkaar hangt van snelle oplossingen, korte termijn resultaten en 
zo min mogelijk lijden. Dit laatste is wellicht het belangrijkste onderwerp van 
zingeving — waarom lijden wij? Als alles goed gaat en we gezond en gelukkig 
zijn dan denken we niet te lijden (Boeddhisten denken daar overigens heel 
anders over) dus besteden we daar geen tijd en aandacht aan. 
 
Maar tegenslag is onvermijdelijk in een mensenleven, dus we kunnen er ons 
maar beter op voorbereiden. Hoe? Door het trainen van onze geest in aan-



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

137 
 

dacht, helderheid en compassie, voor onszelf en alle anderen, we zitten in 
hetzelfde schuitje. De Zenmeester Shunryu Suzuki (1904 - 1971) leerde ons: 
'de enige manier om pijn te verdragen is om het pijn te laten doen.' 
 
Een manier van zingeven zien we in het Boeddhistische perspectief dat ons 
erop wijst dat alles wat we meemaken en ervaren materiaal is om onszelf te 
trainen, onze geest tot rust te brengen en te zien hoe het is. Of zoals ik het 
voor mijzelf hertaalde: 
 
 ‘Wat er ook gebeurt, zie het onder ogen, omarm het en rust in wat er is.’ 
 
Wat in mijn ervaring de meeste authentieke spirituele tradities gemeen heb-
ben is dat de uiteindelijke zin, na een pad van zuivering, gelegen is in het op-
timaal aandachtig en helder aanwezig zijn in het-hier-en-nu. Rusten in ge-
waar zijn, het zingeven voorbij. Zin ís.  
 
En dat kost zomaar een volwassen leven lang inspanning. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

138 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Leidt overgave tot bevrijding? 
 
Om onszelf te kunnen bevrijden uit onze structureel afgeleide geest is er een 
of andere vorm van overstijging nodig van wie we (menen te) zijn om te komen 
tot een volledige omvatting (bewuste alerte aanwezigheid zonder enige reac-
tiviteit). In vele spirituele en religieuze stromingen wordt overgave gezien als 
een van de meest werkzame technieken. Er zijn verschillende vormen, maar 
een veel voorkomende is overgave aan een leraar, leider of anderszins cha-
rismatische en inspirerende figuur. 
 
Extase 
Het idee is dat deze persoon dient als katalysator om die bevrijding te initi-
eren die we zelf maar zo moeilijk voor elkaar krijgen. In deze asymmetrische 
relatie brengt de overgave - het loslaten van je gehechtheid aan je identiteit, 
ego, zelf - een ervaring van vrijheid, en soms extase teweeg. Deze, meestal 
kortdurende ervaring van vrijheid en extase, wordt vaak verward met de sta-
biele en onveranderlijke realisatie van de natuur van de geest. 
In een artikel over Sadhguru25 stond “Tegelijkertijd brengt de overgave aan de 
leraar een enorme extase teweeg. Plotseling krijgt het leven een duidelijk  
en helder doel." Deze zin deed me denken aan de opmerking van de filosoof 
—————— 
25 Sadhguru Jaggi Vasudev (1957) of kortweg Sadhguru ("ware goeroe") genoemd, is een Indiase 
spiritueel denker, spreker en auteur. 

https://nl.wikipedia.org/wiki/1957


Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

139 
 

Marc De Kesel ‘Wanneer men zich aan het charisma van de leider overgeeft, 
is dat niet per se om daar beter van te worden: op het moment zelf is het een 
en al genot je aan hem te verliezen’ uit een recensie van zijn boek 'Het Mün-
chhausen Paradigma.’  

 

Ervaring is primair 

In het artikel, gebaseerd op een interview en een bijeenkomst met duizenden 
mensen, waarin Casper Luckerhof het fenomeen 'Sadhguru' probeert te dui-
den, komt ‘ervaring’ in mijn perspectief als essentieel naar voren. Ervaring, 
bestaande uit zintuiglijke informatie van lichaam en geest, kan beïnvloed 
worden. Dat proberen we al eeuwen, van meditatie tot specifieke activiteiten 
tot gebruik van allerhande middelen. Extase is een sterke, directe ervarings-
verandering die doorgaans zeer gewenst is, en waar we een diep verlangen 
naar hebben, of het nu spiritueel, relationeel, materieel of seksueel is. Een 
belangrijk aspect is het optredende controleverlies, of de altijd aanwezige 
drang naar controle (overlevings- reflex) vermindert erg sterk, wat een onge-
kende ervaring van ontspanning en acceptatie van wat is teweegbrengt. Er-
varen van bevrediging is de afwezigheid van verlangen. 

 

Oorzaak en aanleiding 

Niets mis mee. Lastiger wordt het wanneer de oorzaak van de ervaring van 
extase toegedicht wordt (oorzaak in plaats van aanleiding) aan de charisma-
tische leider of goeroe.26 Als we dat doen dan komen we in een afhankelijk-
heidsrelatie terecht die ruimte biedt voor allerhande onwenselijke bijver-
schijnselen van machtsongelijkheid. We kennen allemaal de voorbeelden. 

De mogelijke katalysatorfunctie van de leraar of goeroe wordt dan contrapro-
ductief (ongeacht de hoeveelheid bevredigende extase die zich voordoet) 
omdat we de oorzaak van de overgave buiten onszelf plaatsen en ze niet her-
kennen als een inherente functie van ons eigen bewustzijn om ons 'zelf' te 
overstijgen en de altijd al aanwezige natuur van onze geest te realiseren. 

Dit fenomeen kan optreden ongeacht de integriteit van de leraar/leider zodra 
haar of zijn gedag aanleiding geeft tot de machtsprojectie. Degene die pro-
jecteert blijft te allen tijde verantwoordelijk voor zijn of haar projectie, onge-
acht hoe sterk de aanleiding in het gedrag van de ander ook is! 
—————— 
26 Dit fenomeen is niet exclusief actief in het spirituele domein, we zien het zich momenteel he-
laas verspreiden over de hele wereld in de vorm van populisme en fascisme. Hier speelt de grote 
leider, die onze stem zegt te zijn en alle problemen snel zal oplossen, een essentiële rol. Helaas 
leiden deze leiders ons niet tot transcendentie van ons zelf, maar tot meer (ego)lijden. 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

140 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
De Drie Eenheid van Spirituele Ontwikkeling 
 
In mijn leven zijn studeren, reflectie en beoefening een rode draad gewor-
den. Begin twintig vertrok ik naar mijn eerste spirituele leraar Bhagwan Shree 
Rajneesh in India. Waarom eigenlijk? 
 
Ik had tot dan jarenlang alleen maar traditionele docenten gehad, vanaf de 
kleuterschool tot de Kunstacademie waar ik toen op zat. Al veel langer er-
voer ik onvrede met de stand van zaken, de consensus realiteit, zoals die mij 
juist door al die mensen, en mijn ouders natuurlijk, voorgehouden was. Mijn 
pubertijd en adolescentie van opstand en rebelleren waren haast ongemerkt 
overgegaan in de realisatie dat het aan mij was om gewenste veranderingen 
teweeg te brengen! Ai, wat nu? 
 
Ik voelde een diepe, stuwende drang naar ruimte en vrijheid (mazzel), een 
verlangen dat ik intellectueel maar nauwelijks kon duiden. Ik verdiepte me 
wel in filosofie, maar dat bracht geen afdoende, ervaarbare, antwoorden. 
Nu, na meer dan veertig jaar studie, reflectie en beoefening ervaar ik in es- 
sentie nog steeds diezelfde intentie, en dat is wat mij met steeds minder in-
spanning gaande houdt, juist ook in perioden van tegenslag. 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

141 
 

Waarheid 
Het begrip waarheid heeft lang een grote rol gespeeld in mijn onderzoek, stu-
die en reflectie. Dit kwam mede door de betekenis die eraan gehecht wordt 
– het kennen van de waarheid zou immers vrijheid teweegbrengen. Na lang 
aarzelen en het aangaan van een fundamentele angst (wat nou als ik het mis 
heb?) heb ik onder ogen gezien dat het concept ‘De Waarheid’ in tegen-
spraak is met wat ik in die jaren ervaren, gezien en gestudeerd heb. 
 
Het is geen houdbaar concept gebleken, en heeft wel vervelende bijwerkin-
gen. Je kunt immers, tot je die bepaalde Waarheid gerealiseerd hebt, niet 
controleren of het inderdaad van de beloofde kwaliteit is en gaat opleveren 
wat je zoekt. Zo blijf je afhankelijk van het vermeende zicht van de ander, en 
dat is, met alle respect, veelal de invulling van de spirituele leraar - leerling 
relatie. 
 
Ontmantelen 
Realistischer dan streven naar de realisatie van De Waarheid – dat is een 
kansloze missie – is het gestaag ontmantelen van alles wat ‘dat wat er is’ 
verduistert. Juist omdat we de ‘natuur van de geest’ zelf niet waarnemen, 
hebben we anderen nodig die ons daarop attent maken. Helaas gaat dat 
vaak gepaard met het een of andere vorm van ‘De Waarheid’, die vaak de 
directe herkenning juist in de weg zit. Ken McLeod27 stelt dat het genie van 
de Boeddhistische praktijk niet zozeer ligt in het verkondigen van Waarheden 
(hoewel daar geen gebrek aan is), maar juist in het ontmantelen van onze 
reactiepatronen die voortkomen uit overleving, gehechtheid en identiteit. 
 
Aandacht, intentie en balans 

Om ons daadwerkelijk te kunnen bevrijden zijn, ongeacht het Pad dat we vol-
gen, drie zaken noodzakelijk: 

 
1. Aandacht — als je geen stabiel helder gewaarzijn hebt (getraind), dan 
ben je overgeleverd aan alle impulsen, gedachten en emoties die langsko-
men. Juist, de bron van alle reactiviteit! Dit is een noodzakelijke voorwaarde 
voor progressie op je pad. 
 
2. Intentie — is de inspiratie die je eerder ervaart dan bedenkt om iets ver-
wezenlijken (motivatie is wat je nodig hebt om je doel daadwerkelijk te 
—————— 
27  Ken McLeod (1948) is een gerespecteerde westerse leraar, vertaler en auteur in de Tibetaans 
Boeddhistische traditie.  



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

142 
 

verwezenlijken, en discipline te genereren). Zonder juiste intentie wordt het 
Pad loodzwaar, als je er dan al überhaupt aan begint. 
 
3. Balans — het vermogen om te doorsnijden, het vermogen om te openen, 
het vermogen om te zien en het vermogen om te laten gaan, zijn allemaal 
vene belangrijk en moeten in balans blijven. 
 
Ken McLeod beschrijft hier vier essentiële capaciteiten die samen het volle-
dige pad van spirituele ontwikkeling vormen: 
 
Doorsnijden  
verwijst naar het vermogen om door illusie, conceptuele opbouw en de ver-
halen die we onszelf vertellen heen te snijden. Dit is de scherpe, directe 
kwaliteit van inzicht dat dwars door zelfbedrog en verwarring gaat - wat in de 
Tibetaanse traditie vaak geassocieerd wordt met prajña, het zwaard van 
wijsheid. 
 
Openen  
is het vermogen om jezelf kwetsbaar te maken, om de harnas van bescher-
ming los te laten. Zonder dit vermogen blijft spirituele beoefening een intel-
lectuele exercitie. Het vraagt om de bereidheid geraakt te worden door je er-
varing, door anderen, door het leven zelf. 
 
Zien  
betreft helder waarnemen wat er werkelijk is — niet wat je denkt dat er zou 
moeten zijn of wat je hoopt of vreest. Dit is de contemplatieve capaciteit om 
present te zijn met wat zich aandient, zonder onmiddellijk te interpreteren 
of te reageren. 
 
Laten gaan  
is het vermogen om niet vast te houden aan wat je ziet of ervaart — ook niet 
aan inzichten, ook niet aan bijzondere ervaringen. Elke ervaring, hoe diep-
gaand ook, moet weer losgelaten worden.  
 
McLeods punt dat ze allemaal even belangrijk zijn is cruciaal: doorsnijden 
zonder openen wordt koud en afstandelijk; openen zonder zien wordt senti-
menteel; zien zonder laten gaan wordt fixatie; laten gaan zonder doorsnij-
den wordt vermijding. Ze werken als een geïntegreerd geheel. 

 
 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

143 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Integratie Oefeningen 
 
Aandacht, intentie en balans 
In de tekst ‘De Drie Eenheid van Spirituele Ontwikkeling’ wordt gesteld dat 
drie aspecten een noodzakelijke voorwaarde zijn voor progressie op het Spi-
rituele Pad. Het zijn Aandacht, Intentie en Balans. Onderzoek ze aan de hand 
van deze oefening en kijk wat je nodig hebt om te doen om je progressie op 
je Pad te faciliteren. Wees eerlijk met jezelf en geef oprecht antwoord. 
 
1. Aandacht — als je geen stabiel helder gewaarzijn hebt (getraind), 

dan ben je overgeleverd aan alle impulsen, gedachten en emoties 
die langskomen. Juist, de bron van alle reactiviteit! Dit is een nood-
zakelijke voorwaarde voor progressie op je pad. 

1.a  In hoeverre ben je in staat om impulsen, gedachten en emoties waar 
te nemen zonder er door afgeleid te worden? En in hoeverre is dit 
stabiel? 

1.b  Welke training heb je gedaan of doe je nu voor het verkrijgen van een 
stabiel helder gewaarzijn?  
▪ Is deze in jouw ervaring voldoende effectief en progressief?  En 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

144 
 

waar blijkt dat uit? 
▪ Is het nodig andere technieken te gebruiken of toe te voegen?  
▪ Als je nog geen training deed of doet, kies dan een vorm waar-

mee je dit kunt gaan trainen zoals meditatie en/of de eerste 5 
aandachtsoefeningen die je vindt bij Integratie en Beoefening 
van de tekst Aandacht en Gewaarzijn. 

 
2. Intentie — is de inspiratie die je eerder ervaart dan bedenkt om iets 

te verwezenlijken (motivatie is wat je nodig hebt om je doel daad-
werkelijk te verwezenlijken, en discipline te genereren).  
Zonder juiste intentie wordt het Pad loodzwaar, en mogelijk contra-
productief, als je er dan al überhaupt aan begint. 
▪ Met welke intentie ga je het Pad? Is je intentie zuiver (je verwor-

venheid staat ten dienste van anderen) of dient ze een ego-doel, 
wil je iets bewijzen of mee pronken?  

▪ Met welke inspiratie – leraar, stroming, filosofie – inspireer je je-
zelf, en zorg je dat je intentie zuiver en ook effectief is en blijft? 

 
3. Balans — het vermogen om te doorsnijden, het vermogen om te 

openen, het vermogen om te zien en het vermogen om te laten gaan, 
zijn volgens McLeod allemaal even belangrijk. En het zijn vrij con-
crete handelingen die je kunt gebruiken als ijkpunten: in hoeverre 
beheers ik dit? Wat heeft meer aandacht nodig en waarom? 

 
3.a   Doorsnijden verwijst naar het vermogen om door illusie, conceptu-

ele opbouw en de verhalen die we onszelf vertellen heen te snijden. 
Dit is de scherpe, directe kwaliteit van inzicht dat dwars door zelf-
bedrog en verwarring gaat.  
▪ Als je dit vermogen herkent, beschrijf hoe dit er in de prak-

tijk uitziet. Als je het niet herkent verdiep je er dan verder 
in, informeer jezelf. 

▪ Hoe doorsnijd je je zelfbedrog en verwarring? Geef een paar 
voorbeelden. 

▪ Hoe train je dit vermogen in jezelf? 
 
3.b   Openen is het vermogen om jezelf kwetsbaar te maken, om het 

harnas van bescherming los te laten. Zonder dit vermogen blijft 
spirituele beoefening een intellectuele exercitie. Het vraagt om 
de bereidheid geraakt te worden door je ervaring, door ande-
ren, door het leven zelf. 
▪ Als je dit vermogen herkent, beschrijf hoe dat er in de prak-



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

145 
 

tijk uitziet. Als je het niet herkent verdiep je er dan verder 
in, informeer jezelf. 

▪ Hoe open je je zelfbescherming zodat je geraakt kan wor-
den? Hoe voorkom je dit gewoonlijk? 

▪ Hoe train je je vermogen tot daadwerkelijk contact met je-
zelf en je omgeving en het leven? Inventariseer zowel for-
mele beoefening als informele spontane manieren.  

 
3.c  Zien betreft helder waarnemen wat er werkelijk is — niet wat je 

denkt dat er zou moeten zijn of wat je hoopt of vreest. Dit is de 
contemplatieve capaciteit om present te zijn met wat zich aan-
dient, zonder onmiddellijk te interpreteren of te reageren. 
▪ Als je dit vermogen herkent, beschrijf hoe dit er in de prak-

tijk uitziet. Als je het niet herkent verdiep je er dan verder 
in, informeer jezelf. 

▪ Hoe neem je helder waar, zonder direct te interpreteren of rea-
geren? Geef een paar voorbeelden. 

▪ Hoe train je je vermogen tot helder zien – het waarnemen van 
wat er werkelijk is? Hoe voorkom je je projectie van hoop en 
angst? 

  
3.d  Laten gaan is het vermogen om niet vast te houden aan wat je 

ziet of ervaart — ook niet aan inzichten, ook niet aan bijzondere 
ervaringen. Elke ervaring, hoe diepgaand ook, moet weer los-
gelaten worden. 
▪ Als je dit vermogen herkent, beschrijf hoe dit er in de prak-

tijk uitziet. Als je het niet herkent verdiep je er dan verder 
in, informeer jezelf. 

▪ Hoe laat je gaan, hoe overkom je de neiging van gehecht-
heid en afkeer, van hoop en angst, van  verslaving en aller-
gie. 

▪ Wat vind je bijzonder moeilijk om te laten gaan – bezittin-
gen, mensen, ideeën, geloven en overtuigingen, (lichame-
lijke) ervaringen. Inventariseer en onderzoek wat nu juist 
dit moeilijk te laten gaan is. Welke hoop en angst speelt 
hier een rol? 

 
 
  
 
 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

302 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

                     De 4 Fasen van Bewustzijn  
                                                 Ontwikkeling 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

303 
 

      
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

308 
 

12. Helder Licht Supergeest   
  

  
  
  
  
  
Realisatie Fase 

11. Ultraviolet Meestergeest Zelftranscendentie 
  

Voorbij het zelf 

10. Paars Intuïtieve/Meta 
Geest 

    

9. Indigo Verlichte Geest 
Transglobaal 

    

8. Super Integral 
    mondiaal - holisme 

Hoog Visie-Logisch 
Hogere/Globale 
Geest 

  Zelfactualisatie 
  

Mentale Fase 
Voorbij Gedach-
ten 

7. Integral 
    systemisch - synergie 
  

Laag Visie-Logisch 
Paradigmatisch 

    

6. Pluralistic Postmodern  
     relativisme/ gemeen    
     schap 

Pluralistische Geest  Zelfwaardering      
Emotionele Fase 
Voorbij Emoties 

5. Rationeel Modern  
    strategisch - succes 

Formeel Operatio-
neel 
Rationele Geest 

    

4. Mythisch  
     zingeving- orde 

Concreet Operatio-
neel 
Regel/Rol Geest 

 Verbondenheid   

3. Power Gods  
    egocentrisch - macht 

Preoperationeel 
Conceptueel 

 Veiligheid Autonome Fase 
Voorbij Afhanke-
lijkheid 

2. Magisch Tribal  
     clan - geborgenheid 

Preoperationeel 
Symbolisch 

    

1. Archaïsch  
     instinctief - overleving 

Sensomotorisch 
  

 Fysiologisch   

 Spiral Dynamics  Piaget/Aurobindo  Maslow Ramo de Boer 

© 2020 ramodeboer 



Door alert waarnemen naar overstijging van het zelf 

309 
 

 

 

    
  
  
Dzogchen 
[nondualisme] 

  
  
  
Always-Already Truth 
nonduaal 

  

Ontwaken 
Staten van Bewustzijn 
  

  
Vajrayana 
  
  

    

        

    
Mahayana 

  
Causal   
conscious existence, 
subject-object 
dichotomy 

  
   

       Integraal 

    
Hinayana 

  
Subtle  
internal visions, 
auditions, mystical 
experineces 

 Pluralistic 

      Rationeel 

Opgroeien 
Structuren van 
Bewustzijn 

        
 Mythisch 
  

    Gross Physical 
food, money, sex  

 Magisch 

        

       Archaisch 

  Ken Wilber 
Tibetaans  
Boeddhisme 

 Adi Da  Jean Gebser 



De Waarheid Is Absoluut Relatief 

310 
 

Fasen, Structuren en Staten van Bewustzijn   

 

De figuur hiervoor is één tabel, links en rechts horen tegen elkaar. Deze tabel 
heb ik jaren geleden gemaakt tijdens de voorbereiding van het boek Verlicht 
Je Leven – van Persoonlijke Ontwikkeling naar Spirituele Bevrijding. Het 
boek is nog niet geschreven, maar de ondertitel heb ik al wel gebruikt in de 
titel van mijn Inleiding van dit boek. Het vat onze hele potentiële bewustzijn 
ontwikkeling samen. 

 

In decennia van studeren, beoefenen, begeleiden, trainen en schrijven ont-
moette ik meerdere systemen van Bewustzijn Ontwikkeling. Traditionele, 
hedendaagse, psychologische, holistische, archetypische, boeddhistische, 
filosofische, dualistische en non-dualistische. De modellen leken nogal te 
verschillen terwijl ze in mijn perspectief allemaal delen van het zelfde 
spectrum in kaart brachten. Doordat ze dat vanuit verschillende perspec-
tieven, vakgebieden en disciplines deden ontstonden ogenschijnlijke ver- 
schillen, en werd het er niet duidelijker op. In mijn ervaring is het belangrijk 
dat het kompas waarop je vaart tijdens je Pad van Bewustzijn Ontwikkeling, 
zo helder en eenduidig mogelijk is.  

 

Een model is een representatie van een werkelijkheid, een die we hier ge-
bruiken om te navigeren in het onbekende gebied van ons eigen geest, van 
ons bewustzijn. Om te onderzoeken hoe de voor mij meest belangrijke mo- 
dellen zich tot elkaar verhielden, heb ik dit schema gemaakt. Tegelijkertijd 
kon ik daar mijn eigen model van de ‘4 Fasen van Bewustzijn Ontwikkeling’ 
tussen zetten en kijken of de Fasen die ik daarin onderscheid-de terug te 
vinden waren in de andere modellen, en of ze min of meer dezelfde inhoud 
hadden. Het maken van dit metamodel heeft me veel inzicht gege-ven over 
ons potentiële pad van bewustzijn ontwikkeling. 

 

Wellicht heb je al genoeg achtergrondinformatie of ervaring met een of meer- 
dere van deze modellen om er profijt van te kunnen hebben op je Pad. Mijn 
plan is om in dat nog ongeschreven boek mijn eigen model van de 4 Fasen 
van Bewustzijn Ontwikkeling verder uit te werken in relatie tot dit model.  Of 
dat boek ooit geschreven gaat worden weet ik niet, het is in ieder geval wel 
mijn intentie om die verdieping en verheldering te maken.  

 

 


